

أ.د. عبد الرحمن الحجي شيخ مؤرخي التاريخ الأندلسي

ملف العدد:



العدد الخامس كانون الثاني (يناير) 2022م – حمادى الآخرة 1443هـ

## مجلة فصلية تعنب بموضوعات العلوم الإنسانية والنصوص الأدبية



## أسرة التحرير:

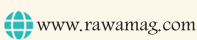
عمر ماجد السنوي – رئيسًا حسـن طلال الرمضاني – مدققًا سلطان صلاح ماجد – منسقًا

> الإخراج الفني: محمود شعبان أحمد

## صدرَ هذا العددُ بدعمِ من أحَد رُعاة الثقافة شكرَ اللهُ لهُ إحسانَه



info@rawamag.com



تتشرَّف المجلَّة باسْتقبال المَقالات الثقافيَّة مِن أصحاب الأقلام الرّزينة والأفكار الرَّصينة، في مَجال العُلوم الإنسانيَّة، بالإضافة إلى النُّصوص الأدبيَّة بأجناسِها المتنوِّعة.



### هذه الجلة: ضوابط النشر:

هي مجلة عراقية المنشا عربية الطرح، فصلية مستقلة غير تابعة لأية جهة، تُعنى بموضوعات العلوم الإنسانية ونشر النصوص الأدبية، تسعى إلى أن تكون في مصاف المجلّات الرَّصينة، التي تبقى خالدة بما حوته من صفو الفكر وعذب الأدب ونقاء الثقافة.. ينهل منها الجيل بعد الجيل.. تروي عُطاشَى ينهل منها الجيل بعد الجيل.. تروي عُطاشَى وإلى سلاسل بني آدم من بعد.. وما هذا بضرب من الأمنيات، إنما هو عمل، وبالعمل يتحقق الأمل.

ومن حَقِّ القـرَّاء وعدُّ بأنَّ مجلَّتهم هذه لن تتنازل عن هذا المستوى، حتى لو لم تَنشر إلا مقالـة واحدة، تحافظ بها علـى مكانتها التي تنبع من مكانة العلم سموًّا ورفعة، أو أنْ تُوقف مشوارها بعزة وكرامـة، دون أن تهويَ إلى القاع، أو تجاري السفة الذي ينبو عنه ما صَحَّمِن العقول والطباع.

يقوم على تحرير المجلة شبابٌ آمنوا بالكلمة وأيقنوا بخطورتها، فأخذوا على عاتقهم حمل رابتها.

أمّا كُتّابُها فه م ثلّة من أصحاب الأقلام الرزينة والأفكار الرصينة من المثقفين والأدباء والعلماء، وكل مَن سلك سبيلهم من الكتّاب الواعدين هواة الأدب والثقافة، فترحب المجلة بمشاركاتهم، ليسلكوا السبيل الموصل إلى مصاف المتقدّمين.

تتشرف المجلة باستقبال مشاركاتكم في مجالات العلوم الإنسانية، كما تستقبل النصوص الأدبية، على أن يكون ذلك ضمن معايير تم رسمها لتظل في المستوى الذي يسمو بها في عالم الثقافة.

والمجلة لا تضع الحواجز والحجُب أمام هواة الكتابة والأدب، الراغبين بنشر مشاركاتهم المتواضعة؛ فلو لم يجدوا من ينشر لهم، لتوقَّفوا عن المضي في درب القلم، ولانقطع سبيلهم نحو تطوير مهاراتهم وصقل مواهبهم ثم الوصول إلى مصاف المحترفين.

#### وأهم ما تشترطه المجلة في النشر من حيث المنهج العام:

- ألا تكون المشاركة قد أخذت سبيلها في نشر مماثل من قبل.
- وأن تكون المشاركة متصفة بالجدّية، والمعالجة الهادفة.
  - وتنأى عن الأتصاف بالعَبثية.
    - وتتنزه عن الاستلاب.
    - 🥮 ولا تعتدى على الحرّيات.
- ولا تثير النعرات الطائفية والقضايا السياسية
   والغرائز الجنسية وسائر طبائع السوء.

#### أما من حيث الشكل والبناء، فتشترط المجلة:

- ألا تتجاوز الدراسة ٥٠٠٠ كلمة، ولا تتجاوز
   المقالة ١٥٠٠ كلمة، وكل ما دون ذلك جائز.
- أن تكون المادَّة مدقَّقة خالية من الأخطاء اللُّغوية والإملائية والطباعية.

فما لم يتوفر على هذه الشروط فنعتذر عن عدم نشره، شاكرين تفهّمكم.

## محتويات العدد

| ص  | الكاتِب                           | المُوضوع                                                                                | ت  |
|----|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 1. | أ.د. عبد الرحمن الحجي (رحمه الله) | خواطر مسجدية أندلسة                                                                     | ١  |
| ۱۷ | د.أحمد عبد الرحمن الحجي           | عبد الرحمن الحجي: سيرة ومسيرة                                                           | ۲  |
| ۲٦ | حِوار: أبو الحسن الجمال           | الدكتـورأحمد الحجـي وذكرياته مع والده<br>أ.د. عبد الرحمن الحجي                          | ٣  |
| ٣٥ | أ.د. عماد الدين خليل              | جهود أ.د. عبد الرحمن الحجي رحمه الله<br>في التاريخ الأندلسي                             | ٤  |
| ٣٨ | أ قيس بن محمد آل الشيخ مبارك      | في ذكرى العلامة عبد الرحمن الحجي                                                        | ٥  |
| ٤١ | أ.د. صالح محمد السنيدي            | مع الدكتور الحجي: ذكريات ومواقف                                                         | ٦  |
| ٤٧ | د. خالد يوسف الشطي                | عاشق السيرة النبوية وتاريخ الأندلس:<br>د. عبد الرحمن الحجي كما عرفته                    | ٧  |
| ٥٠ | عبد الواحد عبد الجبار التركي      | عبد الرحمن الحجي الأستاذ والإنسان                                                       | ٨  |
| ٥٣ | د.عامرممدوح                       | الدكتور الحجي خاتمة جيل الفاتحين                                                        | ٩  |
| 70 | نادربنوثير                        | عبد الرحمن الحجي<br>أستاذي الذي عرفته                                                   | ١٠ |
| ٦٨ | فاتن مصطفى السامرائي              | كتاب "جوانب من الحضارة الإسلامية"<br>لعبد الرحمن الحجي                                  | 11 |
| ٧٧ | أ.د. محمّد علي دبّور              | مصارد التأريخ للمدن الأندلسية حتى نهاية القرن الثامن الهجري -دراسة تحليلية ببليوجرافية- | 17 |
| 97 | أبو الحسن الجمال                  | فتح جديد في مصادر دراسات دولة المرابطين بالمغرب والأندلس                                | ١٣ |

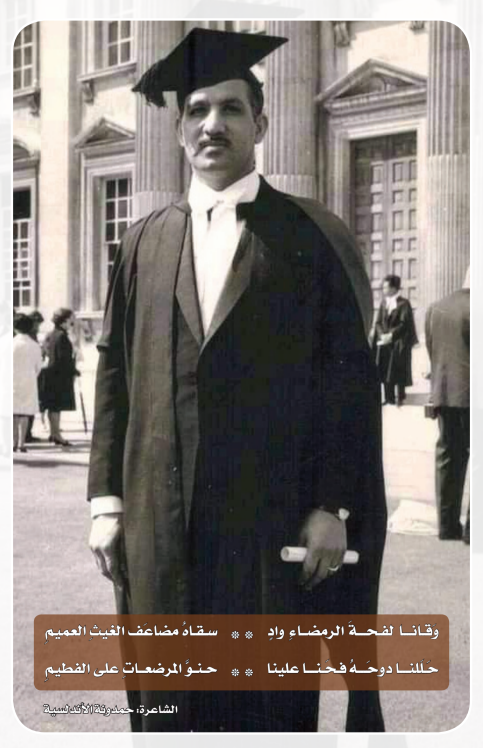


| ص   | الكاتِب                  | الكُوضوع                                                             | ت   |
|-----|--------------------------|----------------------------------------------------------------------|-----|
| 1.4 | يوسف نابارو              | عودة الإسلام إلى غرناطة                                              | ١٤  |
| 117 | د.عامرممدوح              | نقش أندلسي                                                           | 10  |
| 171 | أ. جابر خليفة جابر       | نقائش الحمراء وإشاراتها                                              | ١٦  |
| 147 | محمد الصاوي              | في ذكرى سقوط الأندلس                                                 | 17  |
| 179 | محمد زياد الفناطسة       | جولة عاشق في الأندلس                                                 | ۱۸  |
| 181 | أ.د.عمرالقيّام           | علماء الأندلس الشريعة واللسان                                        | 19  |
| 144 | عمر ماجد السنوي          | مختصر السيرة الحَزميّة                                               | ۲.  |
| 127 | د. إيمان عبد الهادي      | رجوع المسافر من وإلى نفسه                                            | 71  |
| 101 | د. صفاء الشمّري          | ذكرىالأندلس                                                          | 77  |
| 107 | كوكب البدري              | لأنه أندلسي                                                          | 74  |
| 100 | أ.د. جمال بن عمار الأحمر | هكذا أوصى ابن الأحمر في مخطوطه<br>القرمزي الأندلسي من تغريبة الأنصار | 7 £ |
| 107 | زينب الأزبكي             | هل لي أوبة لأندلس؟                                                   | 70  |
| 109 | لمياء أحمد فؤاد          | ستعلو مآذن الأندلس قريبًا                                            | 77  |









أ. د. عبد الرحمن الحجي (جامعة كامبريدج - بريطانيا ١٩٦٦م)



الحمد لله المنعم المتفضل بالأفضال كلِّها، والصلاة والسلام على نبيه الداعي إلى الخيرات ومُكمِّلها. وبعد:

فمِن نِعم الله علينا أن أعاننا على أن نواصل المشوار ونبدأ عامًا آخَر من عمُر مجلّة روى، وهذه النعمة ما كانت لولا أن محجّر الله لها أناسًا يصبرون على نشر العلم ويتواصون على إصلاح الأدب، فمنهم المتعاون بقلمه، ومنهم المتعاون بعلاقاته، ومنهم المتعاون بنقده ومنهم المتعاون بالمراجعة والتدقيق، بماله، ومنهم المتعاون بالمراجعة والتدقيق، إلى غير ذلك من أنواع التعاون التي لم يكن لها أي مقابل مادي، إنما الجميع متطوع في سبيل تحقيق غاية المجلة في نشرها العلم وعنايتها بالأدب، على نحو ينأى عن الفساد الذي نعيشه في عامة المجالات الحقيقية والافتراضية -إلاً ما شاء الله-. وبمثل

هـنه الفئة من الناس تنهض الأمة، ذلك أنهم مؤمنون بفاعلية الوعي والتثقيف، وأن للكلمة شأئًا لا يدانيه شأنٌ غيرِها.

ويبقى الحمل الآخر على عاتق القرّاء، وهم كفة الميزان الأخرى والطرف الذي لو لم يتفاعل مع الأول لَخسر الميزان؛ فالقرّاء حلى الرغم من قلّتهم بالنظر إلى حجم الأمّة – هم مؤتِّرون في سائر الميادين، وهذا من خصائصهم التي بها يتميّزون.

ويأتي هـذا العـدد الجديـد مـن العام الجديـد، في إهـابٍ جديد ومَوضـوعٍ وحيد، ذلكم هـو مَوضوع (الأندلـس)، بالتزامن مع ذكـرى احتفالات الموتورين وأهـل التعصب وحفَدة المجريمين، بسقوط آخر معقل للعرب والمسلمين، في الأندلس، تلك البلاد العظيمة، التـي شُـيّدت على أيـدي عظمـاء فتحوها

بالحقّ، وأنقذوا سكّانها الأوّلين من بطش الجبّارين، وعاشوا معهم سالمين مسالمين، وصاروا شعبًا واحدًا يُضرب به المثل في الرقيّ وحُسن التعايش، وأقاموا فيها حضارة فريدة تضاهي حضارة إخوانهم في الشرق وتتفوّق عليهم، وكانت قبلة سائر بلدان أوربا، يُفِدون إليها لطلب العلم وغيره...

شم هاهم اليوم يرقصون على جراح أهلها، متجرّدين عن إنسانيتهم التي يتغنّون بها ويعيبون مَن لم يقرّها -بحسب قوانينهم!-، فيُحَيُون أعياد انتصار آبائهم الغاشمين، وقادتهم الخائنين، من الملوك ورجال الدين، الذين ما عرف التاريخ أسوأ مثالًا من جرائمهم.

ومن هذا المنطلق جاء هذا العدد، ليحيي الذكرى على عكس ما أرادوا، تخليدًا لتاريخ هـذه الحضارة وأهلِها، وترسيحًا لعقيدة النصر واسـترجاع الحـق، وردًا على كُلّ مَن يحتفي بهذا الحدث الإجرامي وما تلاه من تشـريدٍ وملاحقة وإذلالٍ وإكـراهٍ ومحاكم تفتيش!!!!

وقد تنوّعت مواد العدد في طَرَفِها لموضوع الأندلس، على صعيد البناء الإنشائي، أو المحتوى المتناوَل؛ فأما البناء فتنوّع بين مقالة وخاطرة وشعر وقصة،

وأما المحتوى فتنوع بين متناول القضية من ناحية تاريخية لهذه الحضارة، وبين متناول قضية سقوط البلاد في أيدي الغاشمين، وبين متناول بعض أعلام تلك الحضارة...

وأهم ما يميّز هذا العدد هو الملف الخاص الذي يستذكر شيخَ مؤرخى التاريخ الأندلسي: العلامة الأستاذ الدكتور عبد الرحمن على الحجّي، الذي وافته المنية في مثل هذا الوقت من العام الماضي -رَحْمَهُ ٱللَّهُ وجعلَ فِي الأمَّة خلَقًا لـه-. وقد كتب في هذا الملف بعض كبار أصحابه وبعض تلامذته ومحبيه المخلصين، منهم: فضيلة الأستاذ الدكتور عماد الدين خليل، ومعالى الأستاذ الدكتور قيس آل الشيخ مبارك، والأستاذ الدكتور صالح السنيدي، والدكتور خالد الشطي، والدكتور عامر ممدوح، والأستاذ عبد الواحد عبد الجبار التركى، والأستاذ نادر وثير، والأستاذة فاتن مصطفى. واكتملت زينة هذا الملف بمقالة حافلة سطّرها نجله الكريم: الدكتور أحمد عبد الرحمن الحجى، إضافةً إلى حوار فيّم أجراه معه الأستاذ أبو الحسن الجمال. مع تاج المقالات في هذا الملف: مقالة أندلسية خالصة من مقالات العلامة عبد الرحمن الحجّـى رَحْمَهُ ٱللَّهُ، تـرى النور أوَّل مـرة -إذّ



لم تُتشَر من قبل-، متضمّنة خواطر عدّة من خواطره الأثيرة، ذات المشاعر الوفيرة، والفوائد الغزيرة، والتأملات المثيرة، مع قصيدة لهُ نظمَ فيها تغزُّله بقرطبة الأمجاد.

أما الدراسات الأندلسية، فقد اغتنى هـذا العـدد بدراسة قيِّمة أعدَّهـا العالِم الجليـل الأسـتاذ الكتور محمّد علي دبور، تناول فيها مصادر التأريخ للمدن الأندلسية حتى نهاية القرن الثامـن الهجري/ الرابع عشر الميلادي.

وأمّا المقالات الأندلسية، فقد سطّرها نخبة من أصحاب الأقلام الحرّة: الأستاذ الفاضل يوسف نابارو (حفيد الأندلسيين)، وسعادة الأستاذ جابر خليفة جابر، والدكتور عامر ممدوح، والأستاذ محمد الصاوى، والأستاذ أبو الحسن الجمال،

والكاتب محمد زياد الفناطسة، والأستاذ الدكتور عمر القيام، وعمر السنوي.

وأما النصوص الأدبية الأندلسية، فتنوعت بين الشعر والنثر، فجاءت نصوصًا تشفي العليل وتروي الغليل، أبدعتها أيادٍ حملت هم الأمة، تبتغي أن ترفع شأنها وتنير دربها، تلك أيادي: الأستاذ الدكتور جمال بن عمار الأحمر الأنصاري (حفيد بني الأحمر من حكّام الأندلس)، والدكتورة إيمان عبد الهادي، والدكتور صفاء الشمري، والشاعرة كوكب البدري، والقاصة لمياء أحمد، والأديبة زينب الأزبكي.

نسأل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَن يَشكر للجميع مسعاهم، ويقر عيونهم برؤية بعض آثارهم الحسنة، ويوفّقنا جميعًا لما فيه صالح أمتنا.

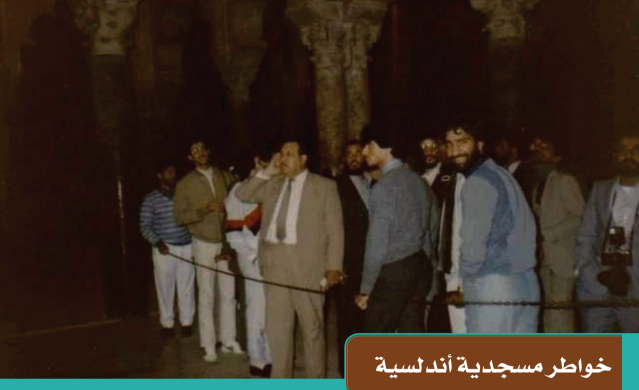
رئيس التحرير











## أ.د. عبد الرحمن علي الحَجِّي (\*)

## منزلة الأندلس وأغوارها:

الأندلس كلمة تعددت مدلولاتها وتنوعت إيقاعاتها، على كثرتها فهي مطربة كأدبها، عذبة كمائها، ندية كجوها، مخضرة كحدائقها، مزهرة كحضارتها. ولها، مع كل ذلك، وقع مؤثّر ومعبّر، في نفس كل مسلم.

تشارك في ذلك أسباب كثيرة، مستبطة مستخرجة. فهل منها أنها أول، أو من أوّل، ما ضاع من بلاد الإسلام، وبعد طول إقامة للمسلمين فيها، أو لكثرة ما لقي المسلمون على أيدي الأعداء، احتمالا وجهادا، ضد

الصليبية الأوربية ومحاكم التفتيش الكنسية والحكومية، الإسبانية والبرتغالية والبابوية؟

فلعل كلّ هذا وغيره، جعل الأندلس بهذه المكانة والإثارة والتعلق، مما يجعلنا نقول، بأمل يتبعه عمل، في ضمير المستقبل، مرددين ما قاله كتّابنا، حين يذكرونها: ردّها الله للإسلام وردّ الإسلام إليها.

ولريما يكون وقعها أوسع من ذلك، مكانًا وإنسانًا، فهي ضربٌ على حبال، وصالُها النفس، تثير نغمًا على وتر مشدود، أو صوتًا يخرجه فمٌ ممسوك، أو جَلجلة تنبثق من قلبٍ مجروح.

<sup>(\*)</sup> مقالة بقلم الراحل سطَّر فيها بعض خواطره وشعره وبنات فكره، تُتشر أول مرة، خصَّنا بها نجلُه د. أحمد عبد الرحمن الحجي، مشكورًا، وقال في توصيفها: (كتب الدكتور عبدالرحمن علي الحجي رَحَمُّاللَّهُ هذه الخواطر تعليقًا على أمسية أندلسية أقيمت في تمانينات القرن الميلادي الماضي، عرض فيها القائمون مشاهد وصور آثارِ أندلسية).

كلّ ذلك يمت زج بصور مبهمة غائمة، أو صيّغ واضحة ناضحة، بالإدراك والاعتبار، قوي بما حدث ودار، من خلال معلومات في الورد والإصدار.

كانت هذه بعض الخواطر الفيّاضة، تدفّقت حين عرضت أمام الحضور في أمسية أندلسية: مشاهد من مسجد قرطبة الجامع، بأعمدت المعتدلة القامة، الرشيقة القوام، الحمّالة لما فوقها، بقوة وأمانة والتزام، تتوّج رؤوسها فرحة نشوانة، لسقفها الجليل، يشرئب نحو صمتها التاريخي البارد الظليل، فيه أسراب الحمام ترسل وتسربل بالهديل.

ألا تراها خير علامة وعلاقة، تربط الماضي بالحاضر نحو مستقبل مشرق، يقيّض الله له مَن يكرمه، ويشرّفه بحمل هذه الأمانة الكبرى. أصل الإنسانية، ومنقذ الحياة، وهادي الركب إلى البر العميم، في الحياة وفي الأخرى دار النعيم.

نهضت هناك خواطر توالت، مدلية بمعان كثيرة، مبتهجة مؤملة مؤهلة. فمسجد قرطبة الجامع يطل على النهر الأمير وواديها الكبير، ومياهه ذات الصوت الجهير، وعلى صفحته اليمنى، ما يـزال دولاب ناعورها التاريخي. كان ينقل الماء إلى حيث الحياة، حدائق فيحاء وبساتين غناء، ماجت ولمعت، وأشجارًا وثمارًا

وأزهارًا، تحفّ بالمسجد وتميل عليه تعانقه.

فالمسجد القرطبي الجامع وبقية المساجد، أيها الإنسان، تنظر إلى صورتها، معروضة أمام ناظريك على الشرائح، وأبلغ منها زيارة تشهدها عيائا، تتفق لها المعاني في تلك النظرات منك وإليك. أهيَ عتاب أم لقاء بعد غياب، أو دعوة من الأحباب؟ كلّ ذلك واضح في بيان، أيّ بيان!

هذا المسجد القرطبي الجامع، وأمثاله في المراجع. كم امتلأت أروقتها وصحونها بأجيال المصلين، متراصين بالمناكب والأقدام كالبنيان المرصوص، مشدودين بحبل الإيمان. هي عين الصفوف التي اصطفت للجهاد، بعد جهاد النفوس. أعلنتها منارات الحياة الكريمة، وشقّت طريقها إلى برّ الإيمان، بنور القرآن.

هذه المساجد كم أظلّت أروقتها في حلقات الساحدة حلقات السروس، تشق كلمات الأساحدة والشيوخ، بهدوئها وهديرها، حالك الأجواء ومغاليق النفوس، لتستقر بذور الحياة، طفح الحق بنوره فأنارها وملأ الدروب تجارة رابحة، فأغناها وحماها بقوافل الدعاة. هذه المساجد على الدوام نابضة بالحياة، تناديك لتمد إليها أياديك، وتسقيك ينابيعها فترويك، تنهض إنسانًا كريمًا وبانيًا رحيمًا وعدلًا مستقيمًا.



### قرطبة الأمجاد والأنجاد؛

ولَكَم أشاد الجغرافيون والمؤرخون والكتّاب والأدباء والشعراء بقرطبة، ذات المجد العريق، النّتي ماجت ساحاتها بأعلام الأخيار والأبرار، من كل الميادين. وكذلك بالمسجد الجامع الأبيّ، واحدًا من مفاخر قرطبة العديدة، بل والأندلس كلها، والعالم الإسلامي أجمع. قرطبة ذات المفاخر والمزاهر والمناثر، العالية بارتفاعها، بنائها وندائها.

وخلال الكتابة والتنقيح لهذا البحث، جال قلم كاتب هذه السطور خصيصًا، بأبيات سافرة غامرة جاهرة، بالإشادة بها وبمسجدها، كان ذلك، والقلم يجري، رفيقًا بيد حنون، وأنامل الحب فوق أوتار ثابتة أصيلة متناسقة، تطلق برشاقة نغمات رقيقات، بخفة وعذوبة، تدعوك لقراءتها بعناية.

قرطبة الأمجاد تيهي على الورى في كل يوم فاتح وشهيدُ

أنتِ التي قد قدَّمتُ فلذاتها

مواكب الفتح هاتف ونشيد

أم بأرحام البطولة أنجبت للمارحاء في كل بيت سيدٌ وعميدُ

رحم الحضارة قد ملت باحاتها

حم الحصاره قد ملت باحانها من كلّ صنفِ عابدٌ ورشيدُ

ذاك على فلم الحياة موجّه ُ في ظلّ شَرع أسّه توحيدُ

والمسجد الميمون يهتف بالذي يسعى إلى إنقاذه ويعيدُ

يا موطن العلم الأصيل بديمةٍ

تروي بها تلك الدروس جديدُ

ماءٌ زلالٌ لندةً من شاربِ تشفى بها أنفاسهم وتفيدُ

ت روى لنا من كلّ أمر حجــةً

فيها الحقائق طارفٌ وتليـدٌ

وتقيم مجد الحق طاب حماته

في راية المقدام وهو سديدُ

### مكانة المسجد وامتدادها:

فالمسجد أساس العمران في المدينة المسلمة، وأساس كلّ حياة وعمران في كافة الألوان في المجتمع المسلم، مثلما تكون عمارة النفس وطهارة القلب أساس كلّ شيء في الحياة. يدخل المسلم المسجد بهذه الروح، فيغدو مأوى الطاهرين وموئل الصالحين، ينطلقون منه لتعمير الحياة بألوان الخير والأفانين. ويوم قامت الحياة الإسلامية نما كل شيء بسرعة مذهلة، وبنوعية مؤهلة نادرة خيرة، كان منها هذه العمارة المسجدية.

فهي تعبير عن عمارة النفس الإنسانية بنور الله والتجمل بشرعه والاتباع لمنهجه. فكان هذا الجانب الفتيّ أحد واجهات العمارة المادية، تتلمس فيها آثار الخير وضياء البصيرة ونور اليقين، التي أقامتها العمارة الإنسانية بشرع الله المبن.

كانت لتلك المشاهد المصورة التي عرضت لسبجد قرطبة الجامع وقصر الحمراء بغرناطة الفيحاء، خواطر كامنة مثارة، جرت على النفس واللسان في الأمسية الأندلسية، أتاحت الفرصة لتسطير هذه المعاني، قوية الحقائق فوّاحة الأعاجيب الكامنة في النفس المترعة، العاشقة لمقوماتها الربانية، ترجو ثواب الله وتدعوه أن تكون عنده مقبولة.

إنّ بقاء هذه الآثار حتى اليوم رغم الأهوال والنكبات، شملت وعمت وطمت، دليل على أصالتها، ويا لهول ما لقيت من العنت والإرهاق، مثلما لقيت حضارة الإسلام ومجتمعاته وعلومه، وما لقي الإسلام إنسانًا وعمرانًا في كلّ لون.

## عمارة الإنسان وأصالته:

ثمثلت هذه الأصالة الإسلامية في هذا المتبقى من عمارة البنيان، مثلما تمثلت في سلم من الإنتاج الفكري، ثمرة عمارة القلم والبيان،

كما تمثلت في بقية ما تبقى من ولاء في عمارة الإنسان، في إطار الحنين إلى الإسلام.

وحين صدر قانون الحريات الدينية أو المذهبية ـ في سنة ١٩٦٧م في إسبانيا، أعلنت سـتمئة أسرة إسـبانية أنّها ما تزال مسلمة! الله أكبر، هذا الدين حين يسـتقرّ في النفس ويملأ القلب ويقبل عليه الإنسان.

كان ذلك كذلك، رغم ما أذهبت تك الطواغيت عن كلّ ما يمتّ للإسلام بصلة. وفي كلا الحالين تجري إرادة الله وحكمته وهو أحكم الحاكمين: ﴿ وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ وَلَلْكِنَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [سورة يوسف: ٢١].

رأينا في صور الشرائح في تلك الأمسية جانبًا من الفنية في الحياة الإسلامية، فيما تبقّى من العمارة الإسلامية الأندلسية، كانت فائقة وعلى غير مثال. فيوم انطلق المسلمون فائقة وعلى غير مثال كلّ مكان، ما كانوا يملكون من هذه الأمور شيئا، ولكنهم بسرعة مذهلة وبهمة عالية تعلموا وعلّموا، فأقاموا كلّ لون من الهندسة المعمارية وغيرها، لأنّهم أوّلا عمّروا نفوسهم وحياتهم بالإسلام، وابتنوها بشرع الله، وأقاموها على كتاب الله، سُبْحانهُ وتَعَالى، وبقيادة رسول الله على أحسن مثال، فنا وقوة وبراعة.



فيا لروعة هذا الدين، إنّه معجزة أنزل الله كتابها، وحيًا من لدن عليم خبير، وحمّلها رسول الله عليه ، وأوحى إليه وآتاه النبوة فكانت خيرًا وبركة على أهل الأرض أجمعين، مسلمين وغير مسلمين، مهما عقّها العاقون وتنمّر البغاة الظالمون.

إنّ فنية البناء التي شهدناها شرائح، لمسجد قرطبة الجامع، وبعض أحياء الحمراء، كانت رائعة بألوانها وأزهارها فما من مثيل. لكنها على الواقع الميداني أجمل وأوقع أثرًا، رغم أنّ المتأخر من القرون الطويلة العسيرة كان قاسيًا جافيًا منهكًا، مرّت بها بعد دفء حنين وحب رصين.

## قيام مسجد قرطبة الجامع ووصفه:

فالمسجد الجامع بقرطبة ابتدأ بناءَه عبدُ الرحمن الداخل سنة (١٧٠هـ = ٥٨٧م) وأقام الرحمن الداخل سنة (١٧٠هـ = ٥٨٧م) وأقام قبلتَه من قبـلُ التابعيُّ الجليل حنش بن عبد الله الصنعاني (١٠٠هـ = ٨١٧م) مهندسُ المساجد ومقيم المباني في الغرب الإسلامي، أحد المجاهدين في فتح المغرب والأندلس.

وصف العديدُ من الجغرافيين المسلمين، لا سيما الأندلسيين، مسجد قرطبة الجامع، بأوصاف جميلة يستحقها، وقد يربو عليها.

فأورد المقري (١٠٤١هـ = ١٦٣١م) صاحب نفح الطيب، مضامين ومنقولات شيقة. أمّا الشريف الإدريسي (٥٦٠هـ = ١٦٥٥م)، فلقد قدّم في نزهته وصفًا جيدًا ودقيقًا لمسجد قرطبة الجامع، الذي تلقّى العلم فيه، فقال بأنّه: «يحار فيه الطرف ويعجز عن حسنه الوصف».

وهـو كما وصَـف إن لم يكن أكبر وأكثر. حيث أوردَ في كتابه «نزهة المشتاق في اختراق الآفاق»، عبارات شتى تظهر ذلك، أثناء تفصيلات شرحه لمبانيه ومواقعه وجمال معماريته. فيقول: «وفيها المسجد الجامع الـذى ليـس بمساجد المسلمين مثلـه بنية وتتميقًا وطولًا وعرَّضًا ... ولهذا المسجد الجامع قبلة تعجز الواصفين أوصافها وفيها إتقان يبهر العقول تتميقها ... ومع يمين المحراب المنبر الذي ليس بمعمور الأرض مثله... ولهذا الجامع عشرون بابًا ... وللجامع في الجهة الشمالية الصومعة (المئذنة) الغريبة الصفة الجليلة الأعمال الرائعة الأشكال التى ارتفاعها في الهواء مئة ذراع... ويصعد إلى أعلى هذه المنارة بدرجين أحدهما من الجانب الغربي والثاني من الجانب الشرقي إذا افترق الصاعدان أسفل الصومعة لم يجتمعا إلا إذا وصلا الأعلى منها».

### البناء بناء الإنسان والافتخار به:

إنّ السموّ في الفنيّة المعماريّة يناسبه سموّ أكبر في أمور الحياة، لأنّ فيه فنيّة الفطرة التي لم تُرد أن تصبّ يومًا في الإطار المادي، وهي عجب، زال أكثرها بزوال ناسها الذين خلّفوها. كما أنّ الإنسان عمومًا، وفي العبادة، لا يغتني بالمظهر دون المخبر، وهو الأساس، فإنّ القوة في هذه الناحية تتمثل في مخبرها وحقيقتها وثمرات أعمالها.

وهذه الآثار القائمة ليست خير ما كان موجودًا، منها ومن غيرها، وإنّما هي بقية لبعض أوجُه التعبير عن كوامن الخير ودوافع البّر، في بناء كريم وسَمَت رائع رصين، أقامه الإسلام في حياة الإنسان.

فابن حزم القرطبي الأندلسي (٤٥٦هـ = ١٠٦٤م) يفخر بذلك، على كل موقع من بلاد، خارج العالم الإسلامي، معبّرًا عنه مناديًا: يا جوهر الصبن سحقًا فقد

### غنيت بياقوتة الأندلس

حافظوا عليها وافتدوها وهرَعوا لنصرتها، وهو ما علينا اليوم القيام به، مثلمًا قاموا، مشاطر الركب الميمون ونهتف معتزّين! سحقًا وبعدًا لمذاهب الشرق والغرب معًا، ومهلًا لحضارتهما وكلّ حضارة أخرى،

يـوم اكتفيـتُ واغتنيـتُ وسـَـموتُ بالإسـلام وحضارتـه، فـإنّ قيمة الحضـارة بما تحمله مـن قيَم إنسـانية فاضلة، وتلـك لا تكون إلّا بالارتباط بالله تعالى والأخذ بمنهج الإسلام. وإن كنّا نقدر كلّ قيمة ونَعرف قدر كلّ علمية، ولا نبخس الناس أشياءهم.

والدعوة هنا إلى إقامة القيم الإنسانية، للانتفاع بما توفر للإنسان وسخر الله سبحانه له، في حقائق علمية ومكتسبات مادية وأدوات تقنية. وحضارة الإسلام يوم امتلكت الحقائق الفاضلة، سعت بسرعة إلى توفير كل ذلك، بسبقٍ مشهود لذلك العصر، استبقت به القرون.

#### دراسة هذه الجوانب:

إنّ هذا اللون من الفن، وكلّ ألوانه الأخرى، بأبعادها وامتدادها، بحاجة إلى خدمة وعناية حين دراستها بصدق، مثل العمل بمقتضياتها ودراستها، لا بد أن تكون ضمن الإطار الإسلامي، إحياءً لهذا الجانب وخادمةً له، وعاملةً من أجله، ابتداءً من النفس الإنسانية، وهذا هو الاحتفال الحق الذي نريد.

ففي الإسلام والعيش في أجوائه، كما تحلّق الروح والفكر والنفس، يحلّق البدن والحياة بالارتقاء. إنّ الارتقاء المادي، نوعًا



وكمًّا ولويًّا، سيكون واضحَ الشكل قائمًا على الأساس الأُخروى، إنساني النزعة طاهر الاتجاه نبيل الهدف.

إنّ أية محاولة لتجريد هذه الأمور من صفتها وصبغتها الإسلامية، ومن ارتباطها الربّاني، عَملية غير علمية، مهما كان الغرض والحهة. ﴿ صِبْغَةَ اللَّهِ ۗ وَمَنْ أَحْسَنُ مِرَ ﴾ اللَّهِ صِبْغَةً وَخُنُ لَهُ عَلِيدُونَ ﴾ [سورة البقرة، ١٣٨].

إنّ هـذا الفن المعماري أحـد الوجوه لفن الحياة الكريمة الإنسانية الربانية، وحيدة فريدة، الفن المؤثر، تنظر إليه الحياة لتحيا به بعين الأمل، تقوم على الإيمان الذي هو «ما وقر في القلب وصدّقه العمل» كما ورد في حديث الرسول عَيِّلِيّةٍ.

#### ماذا علينا عمله؟

والآن ونحن في بداية القرن الخامس عشر الهجري -نهاية عقده الأول- أقام ويقيم المسلمون الاحتفالات المتعددة له. وهو أمر لم يعتده السلف الصالح، لأنّهم كانوا في حفل دائم يحتفلون في كل تصرفاتهم وسلوكهم وجهودهم، يَحيون لدينهم، وقد زينوا به حياتهم بميادينها الواسعة.

لعل هذا القرن الحالي، إن شاء الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، تُقبل فيه أعلام الإسلام وترتفع راياتنا متقدّمة بحضارته إلى الأنام، وهو الاحتفال الحق بهذا القرن وبكل قرن.

ولعل بادرة الصلاة في مسجد قرطبة الجامع، بدايـةً لعودته إلـى المرابع والطلائع الإسلامية، التي نرجو لها اتساع عملها، لتحيا بنور الله وتنطلق به بين الناس، هادية بهديه.

الآن وقد مرّ على فتح الأندلس (٩٢هـ = ۷۱۱) -بقیادة طارق بن زیاد وموسی بن نصير وطريف بن مالك وغيرهم من القادة والجنود العاملين المجاهدين- ثلاثة عشر قربًا من الزمان، فكان الفتح الأول، ليأتي القرن الحالي بالفتح الجديد، إن شاء الله رب العالمين، على أيدى المؤمنين من كل لون وجمع، ليرتبطوا برباط الإسلام ويرفعوا رايته ويتمثّلوا دعوته ويفتدوه بحياتهم، بعد أن باعوها له رخيصة، بحبِ وصدق وفداء.

﴿ فِي بِضْعِ سِنِينَ لِلَّهِ ٱلْأَمْثُرُ مِن قَبَّلُ وَمِنْ بَعَدُ وَيُوْمَبِذِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ بِنَصْر ٱللَّهِ يَنصُرُ مَن يَشَاأَهُ وَهُوَ ٱلْعَازِيرُ ٱلرَّحِيمُ ۗ ۞﴾ [سورة الروم: ٤-٥].

لقد صدق الله العظيم وعده.









## د. أحمد عبد الرحمن الحُجِّي(\*)

حين طُلبَ منّي كتابة هذه السطور عن حياة والدي، الدكتور عبد الرحمن الحَجّي رَحَمُهُ اللّهُ، تَرَدّدتُ في الموافقة بادئ الأمر، رغم فرحي الكبير بهذه الدعوة الكريمة من قبل هيئة تحرير المجلة، فضلًا عن تكريسهم هنا العدد لغرض الوقوف عند محطات في سيرة الراحل ومسيرته الفذة والفريدة في خدمة التاريخ الإسلامي والأندلسي. في خدمة التاريخ الإسلامي والأندلسي. كتابة مقال عنه يحمل توقيعي، أحسَسَتُ في ذلك شيئًا من الجَرَّأة في السماح بأن يقترن اسمى المتواضع باسمه الكبير.

لكنني في الوقت نفسه أحببتُ هذه المهمة التي أُنيطَتُ بي، ثم لم يسعني إلا

الإسراع في أخذ قلمي والشروع في كتابة هذه الكلمات حين بَدَأْتُ أَتَخَيل والدي رَحِمَهُ اللّهُ يقرؤها مبتسمًا. بل ذهب خيالي إلى أبعد من ذلك، بدأتُ أتَخَيل دموعه تتساقط فرحًا بما يقرأ، إذ كان لا يتمالك نفسه في مثل هذه المواقف التي يسمع فيها كلمات دافئة تحمل في طياتها شيئًا من الوفاء، حتى أنه كثيرًا ما كان رَحَمَهُ اللّهُ يستعير بيئًا من الشعر في التعبير عن قرب الدموع منه، كأن هذا البيت الشعري نُظِمَ خِصِّيصًا ليصف تساقط دموعه، من إحدى عينيه لتَنْضَم إليها الأخرى سريعًا:

بكت عيني اليسرى فلما زجرتها عن الجهل بعد الحلم أسبلتا معا

<sup>(\*)</sup> أستاذ العلوم المالية المشارك، جامعة كيبيك - مونتريال - كندا.



## الحُجِّي والأندلس:

الحَجِّي والأندلس صنوان، ولقد استحقَّ بجدارة ما أُطلق عليه من ألقاب عديدة بُعَيد وفاته: فارس الأندلس وعاشق الأندلس وشيخ المؤرِّخين الأندلسيين. لقد أَحَبُّ الوالد الدكتور عبد الرحمن الحَجَّى رَحْمَهُ ٱللَّهُ التاريخ الإسلامي أيما حب، وبالأخص الأندلسي منه، وعشق الأندلس عشقًا حقيقيًا. كان الوالد رَحْمَهُ ٱللَّهُ يتنفس الأندلس، ويعيش هموم أسلافه المورسكيين ومعاناتهم مع محاكم التفتيش. كثيرًا ما كنا نراه غارقًا في أفكاره، ليبدأ سيل دموعه بالنزول. وحين نستقصى نعرف أنه يتذكر مشاهد المورسكيين وهم يُحْرَقون أمام السلطات الكنسية في أحفالها «الإيمانية»، قابضين على دينهم يورِّثونة جيلًا بعد جيل وهم تحت وطأة محاكم التفتيش الغاشمة. لَكُم كان يسوؤه مَن يسَتخف بآلام المورسكيين وجهادهم ومصابرتهم، بل يلومهم ويتخذ من قضيتهم مثالًا على من أضاع دينه ودياره باللهو واللعب والرقص! وكثيرًا ما يأتي هذا الاستخفاف واللوم ممّن لا يكاد قرأ عن الأندلس غير مطالعة سريعة. أشُّعُر أن رحيل الوالد زاد القضية

المورسكية يُتَمًا في هذه الأيام، نسأل الله أن يعوضها بمن يسير على هذا الدرب ويرفع لواء هذه القضية الإنسانية العادلة.

جاء حُبُّه هذا للأندلس طبيعيًا دون تكلّف، إذ هو يشعر حقيقةً أنه من رفقة وصحبة ابن حيان وابن حزم الأندلسي ويحيى بن حكم الغزال، قذف به الزمان في العراق، لكنه عاد أدراجه إلى الأندلس (أرض الآباء والأجداد -كما كان يسمّيها-)، وشاء اللُّه أَن يُدُفِّنَ فيها؛ في مُجْريطها (مدريد)، التي يحلو له تلقيبها بـ: «العاصمة الأوربية التي بناها المسلمون». لعله كان خلال رحلة «العودة» تلك إلى الأندلس يَتَقَفَّى خُطى العديد من أسلافه المُشارِقة الذين وفدوا الأندلس، لا سيما البغدادي أبو على القالي الذي قدم إلى الأندلس واستقر فيها حتى وفاته، رحمه الله تعالى. هكذا كان رَحِمَهُ ٱللَّهُ، يتلمس الإسلام وأثره في كل حركة أو وقفة له في إسبانيا حتى آخر يوم له.

## الانطلاقة العلمية:

دفعه هذا العشق المتدفق أن ينطلق من حقول الفلاحة في المقدادية بمحافظة ديالى في العراق في خمسينات القرن الميلادى

## إقدام وتصميم منذ نعومة الأظفار:

قبل عشرة سنوات تقريبًا، وفي صبيحة أحد الأيام، تبادر إلى سمع الوالد رَحْمَهُ ٱللَّهُ وَصَفُ أحد أنصاف المثقفين لواحدٍ من كتبه بأنه «إنشاء»؛ أثار ذلك التَجَنِّي الكثيرَ من الحزن والألم عنده رَحْمَهُ ٱللَّهُ. أعاد له هذا الوصف (إنشاء) شيئًا من الذكريات الطريفة حول هذه الكلمة، يـوم كان طالبًا في دار المعلم سن في الأعظمية ببغداد . ذلك أن مدير الدار عاقب جميع طلبة السنة الثالثة الأخيرة بسبب هَرجٍ ومَرجٍ بَدَر منهم في حافلة المدرسة خلال رحلة علمية، وذلك بخصم درجات من السلوك. أحجم مجموع الطلبة عن الذهاب إليه للتفاهم معه حول رفع هذه العقوبة فلم يفعلوا خوفًا من قسوة المدير، وطلبوا من الوالد رَحْمَهُ ٱللَّهُ القيام بهذه المهمة. وافقهم، ولكن بشرط أن يكونوا معه في كل الأحوال. وبعد موافقتهم على هذا الشرط، ذهب الوالد رَحْمَهُ اللَّهُ إلى مدير الدار، وكان جالسًا في غرفة الأساتذة، قال له: «يا أسـتاذ، هذه العقوبة الجماعية كانت بأسباب لا ظل لها من الحقيقة»، وإذا به يقول له بعنف وقوة باللهجة العراقية: «إنتَ تتعلم إنشاء براسي، تعال معى إلى

الماضي، متوكلًا على الله بمُكنَته البسيطة، حاملًا بساط نومه في حقيبة سفره، ليستقر به الحال لدراسة الدكتوراة في أرقى جامعة عالمية: كيمبرج، التي قضى فيها شتاءه الأول بمعطف صيفى، ولكن كان ذلك بالتأكيد بعد أن مَرَّ بمحبوبته الأندلس، فكان أول لقاء جمعهما عام ١٩٥٩م، لم تسأم مشاعر ذلك اللقاء من جلب السعادة له حتى أواخر أيامه رَحْمَهُ ٱللَّهُ، والإعجاب والفضول لنا حتى اليوم، وكان نتاج هذه الرحلة باهـرًا والحمد لله: أطروحة أنيقـة راقية في موضوع غاية في التَخَصُّ ص والتعقيد: «العلاقات الدبلوماسية الأندلسية مع أوربا الغربية خلال المدة الأموية»، دراسة عميقة اســـتُمدَّت من مصادر باثنتي عشــرة لغة، قال فيها مشرف البحث في جامعة كيمبرج الدكتور جون هوبكنز بأنه لو أتى أي باحث ولو بعد مئة عام، فإنه لن يضيف إلى البحث في هذا الموضوع حرفًا واحدًا. يُذْكَرُ أن الوالد رَحْمَهُ ٱللَّهُ هو أول من حَمَلَ شهادة الدكتوراة في مدينته المقدادية، وذلك وفق ما ذكره أحد أهالي المقدادية لنا مؤخَّرًا. كما ذُكِرَ أنه أول من حمل دكتوراة في التاريخ الأندلسي في العراق.



مكتبي»، وكان جازمًا في توقيع هذه العقوبة التي تحول دون العمل، فبدأ الوالد رَحْمُهُ الله عليه على التي تحول دون العمل، فبدأ الوالد رَحْمُهُ الله فأخذ يهدأ، فعل الوالد رَحْمُهُ الله له: «يا أستاذ، لا بد أن تستمع إلى حججنا وذلك إذا جاءك شخص وعينه مفقوءة فلا تحكم له، فلعل الشخص الثاني عيناه الاثنتان مفقوءتان»، وإذا به يضحك وتنفرج أساريره، فيقول للوالد رَحْمَهُ الله وهو مبتسم: «خلاص سأرفع هذه العقوبة عنكم»، فشكره وانصرف بين إعجاب الطلبة وفرحهم وشكرهم.

## فَتْحٌ علميٌّ:

وفي إحدى جولاته عن المخطوطات أيام دراسته الدكتوراة أوائل ستينات القرن الماضي، يَسَّر الله له فتجًا علميًا كان باكورة نتاجه العلمي الواعد، كانت علاقته قد توثَّقَت مع القائمين على مكتبة أكاديمية التاريخ بمدريد والتي تقبع على كنز ثمين من المخطوطات الأندلسية النادرة، ومَرَدُّ العلاقة الوثيقة تلك هو تكرار زياراته الجادة لهم، وبسبب تلك العلاقة الناشئة، البحادة لهم، وبسبب تلك العلاقة الناشئة، سُمِحَ له بشكل أو بآخر بتصوير جزء من كتاب «المقتبس» لابن حيان، في وقت كان مجرد الاطلاع على تلك المخطوطات يُعَدُّ من أصعب المهمات، إن لم يكن من

مستحيلاتها . فأخذ رَحمَدُاللَّهُ صورة المخطوط تلك وسارع بتحقيقها وطباعتها عام ١٩٦٥م في طبعة صدر لها الدكتور إحسان عباس فَرِحًا ومُشيدًا بجهود هذا المُحَقِّق الناشئ والباحث الواعد، ثم تبين لاحقًا أن نسخة مدريد المُسَرَّبة من المقتبس هذه هي صورة وحيدة لأصل في مكتبة سيدى حمودة بالجزائر فُقدَ لاحقًا، وبهذا يكون تحقيق الوالد رَحْمَهُ اللَّهُ لهذا المخطوط هو بمثابة إنقاذ له من الضياع. ثم تزامن صدور هــذا التحقيق المُدُوِّي مع مؤتمر علمي أُقيمَ في مدريد، قال له فيه -ممازحًا- حسين مؤنس، مدير المعهد المصري للدراسات الإسلامية بمدريد آنـذاك، أن عملك هذا كان كقنبلة انفجرت في أروقة هذا المؤتمر!

## الحُجِّي علامة فارقة في تاريخ الأندلس:

يمكنني أن أقول بارتياح: إن مشهد التاريخ الأندلسي بعد عبد الرحمن الحَجِّي ليس كَقَبُله. لقد كانت مادة التاريخ الأندلسي قبله مادة خامًا لا يحسن استخدام مصادرها المتخصصة ومخطوطاتها إلا من تَبَحَّر وتَعَمَّق في هذا التخصص، حتى كُتُب المعاصرين التي سبقت عمله بقليل كانت تميل إلى التخصص والأكاديمية التي لا تجد القبول الواسع لدى العامة.

فلتوفيق الله له رَحْمَهُ الله يمكن أن نعزو جزءًا غير يسير من حركة تحويل تلك المادة الخام إلى أخرى قابلة للاستهلاك والعرض للأقل اختصاصًا وللعامة الذين يعتريهم الفضول في التعرف على هذا المقطع المهم من تاريخنا. وكتابه «التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة» يعد حجر أساس في التحول الذي شهده حقل العمل هذا.

القاريخ الأفداد.
من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة
عن الفتح الإسلامي عتى سقوط غرناطة
الدكتور عبد الرحمن على الحجي
وعبد الرحمن على الحجي
وعبر الإحماد والاماد والمادة

لقد ملأ هذا الكتاب فراعًا كبيرًا، فطبع أكثر من عشر مرات وغدا مقررًا دراسيًا في العديد من الجامعات، ولقد سقى عطاشًا بماء زلال أنقذهم بفضل الله من اللجوء

إلى مياه آسنة متعفنة بالشبهات يسقون عطشهم بها، وإن بدت براقة في ظاهرها. ومن العلامات الفارقة التي تركها هذا الكتاب - رفقة غيره من أعماله رَحمَهُ الله أنه أظهر جرأة لم تكن شائعة في مواجهة أعتى الشبهات التي أُلصِقَت بتاريخنا زورًا وبهتائا، مواجهة مسلحة بالدليل العلمي الواعي المنصف، دون أن يُرهبه شيوع هذه الشبهة أو تلك، أو كونها جاءت على لسان أحد المستشرقين المعروفين مثلًا، ويكون أحد المستشرقين المعروفين مثلًا، ويكون والشجاعة في أروقة البحث العلمي في عالمنا العربي والإسلامي.

لطالما أُعجب والدنا عبد الرحمن الحجي رَحَمُهُ اللهُ بالفضل أبي رافع، ابن ابن حرم الأندلسي، الذي قال بعد وفاة أبيه (ابن حزم) أنه أحصى مؤلفاته فوجدها عجلد بحوالي ثمانين ألف صفحة. وإذا اعتبر عبد الرحمن الحجي رَحَمُهُ اللهُ نفسه من رفاق ابن حزم، فلا يسعنا -برًا بوالدنا - إلا أن نقف موقف الفضل أبي بوالدنا رَحَمُهُ اللهُ من تركة علمية كبيرة: قرابة ثلاثين كتابًا مطبوعًا وأكثر من عشرة كتب شبه جاهزة مطبوعًا وأكثر من عشرة كتب شبه جاهزة



للنشر، جعلها الله شفيعة له يوم القيامة كما كان يدعو الله تعالى دائمًا.

### لم يبحث يومًا عن عمل، إنما عن ميدان:

لم تكن دوافعه في كل تلك الأعمال شخصية على الإطلاق، بل كان كل همه خدمة دينه من خلال رعاية تاريخ أمته، كان عالمًا بروح الفارس المحارب الذي آلمته سيطرة الشبهات على تاريخ أمته حتى غدت من المُسَلَّمات، فحمل سيف هذا التاريخ مستندًا على أقوى الأدلة العلمية، فسقطت بحمد الله الكثير من تلك الشبهات بضربة واحدة من هذا السيف العلمي التاريخي. وقد ذكر رَحِمَهُ ٱللَّهُ أكثر من مرة أنه يَعُدُّ عمله في التاريخ من العبادة وأنه نوع من أنواع الجهاد. لقد سلك طريقًا وعرًا شَحَّت فيه الرفقة، ولم يكن رَحْمَهُ اللَّهُ يبالي لذلك، وقد جلبت له تلك الجرأة وذلك التجرد للعلم الكثير من المتاعب التي أجبرته على حمل حقيبته من مكان إلى آخر!

نجد أنفسنا في اتفاق كبير مع من قال له في أحد الأيام الصعبة: لو أن أحدًا أنفق نصف جهودك في دراسة التاريخ الأوربي الحديث لنُصبت له التماثيل النصفية في

سوح الجامعات الأوربية، ولسُمِّيَت القاعات المتعددة باسمه، إلا أنه كان دائمًا ما يرد بأن هذه المظاهر لا تهمه ولا يحسب لها حسابًا، وأنه لا يألم لفقد منصب أو أي مزية دنيوية، فهو لا يبحث عن «عمل وإنما عن ميدان» يوصل من خلاله رسالته، والحق أنه لا بد لمن يعرفه ويخبر تصرفاته أن يدرك منها ما يؤكد ذلك. لقد كان رَحْمَدُاللَّهُ ينفق الساعات بعد الساعات من وقته، مع البسطاء قبل غيرهم، يصب العلم صبًا لكل من يطرق بابه، لا سيما من يتوخى فيهم الصدق والإخلاص في العلم والتوجّه. نرجو أن يكون فيما أدخره الله له خير عوض، ولعله شاطرَ الكثير من أعلام التاريخ الأندلسي كطارق بن زیاد وموسی بن نصیر بشیء من هذا الظلم الدنيوي، والذّين جمعهما مع غيرهما في كتابه الجميل «المظلومون في تاريخنا».

ووجدنا في ملاحظاته التي كتبها رَحَمُ أُللًه، التبرير التالي لعدم رغبته في نشر مذكراته التبي كتب أكثرها ثم تثاقل في المضي بها: «ما كنت أبحث عن الشهرة ولا أريدها، فقط أريد أن يعرف المسلم تاريخه من خلال ما أقدمه له».

## رفيقة دربه أول اللاحقين به:

كانت وفاة الوالد رَحِمَهُ أللَّهُ في مدريد يوم ١٨ ينايـر ٢٠٢١م مفاجئة، إثر أزمة قلبية دهمته، وما هي إلا بضعة أشهر حتى لحقت به الوالدة الحبيبة النجيبة، أم بلال، منال عبد اللطيف الربيعي، في ٥ سبتمبر ٢٠٢١م، بعد معاناة من كورونا وتبعاتها دام قرابة الشهرين والنصف. كان أحدهما للآخر خير رفيق في مشوار الحياة، ولعل ثمة إشارة لهذا القرب بينهما في سرعة رحيل والدتى بعد والدى، لقد شاء الله العلى القدير واختار والدى ووالدتى أول الراحلين منا عن هذه الدنيا، لعله الحكيم (سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ) شاء ذلك لأنهما أكثرنا قربًا منه واستعدادًا للقائه، فعسى أن يكون ذلك تذكيرًا لنا بالعودة إليه سبحانه والاستقرار والاستمرار على الطريق إليه، فلا فلاح حقيقي في هذه الدنيا إلا على هــذا الطريق، نســأل الله أن نكون وإياكم من سالكيه.

كانت أمي رَجْهَاالله تعمل دومًا دون توقُّف، كالساعة، تَجْمَع عملها التربوي الشَّاق في الصباح مع أعباء المنزل الكثيرة

بعد الظهر، فضلًا عن مساعدة والدى رَحِمَهُ أَلْنَهُ فِي المساء، لا سيما في كتابة كتبه وتنظيمها. كل ذلك قَدَّمَتْه بصَدُر رَحب، لا تكاد تذكره، وما كُنّا لنَعْرف شيئًا عَنْه لولا إشادة والدي رَحْمُهُ الله المستمرة بكرَمها ووَقَفَتها معه في مشوار الحياة. كثيرًا ما كان يذكر والدى رَحْمَهُ ٱللَّهُ ويُشيد بكتابتها مسودة كتابه «التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة» بيدها مَـرَّات خمـس، إليها أَهـُـدَى الوالدُ إحدى أوائل كتبه وأكثرها أهمية: «نظرات في دراسة التاريخ الإسلامي»، أهداه إليها بهذه العبارات الرقيقة: (إلى الَّتي أحسننتُ صُحْبَتى، وتَبْذلُ جُهدَها في معاوَنتى، وَفَاءً وتَقُدِيرًا . . إلى زوجتي).

## للاهبيرك

إلى التي أحْسَنَتُ صُحْبَتي

وَ تَنَبُّذُ لُ مُهُدِّدُ هَا فِي مُعَاوَ نَنَّنِي

و كناء وتنقدرا ٠٠٠

إلى زوجتي

صفحة الإهداء في كتاب «نظرات في دراسة التاريخ الإسلامي»



ثم كَتَبَ لها من الشِعَر أرَقَّه، لا سيما تلك القصيدة التي كَتَبَها لها ولأُختي الكُبرى ابتهال (وحيدتهما يومَها)، وذلك حين بَعُدا عنه بسبب سفر طال أمَدُه. كانت تلك القصيدة أول تجاربه الشعرية الجَادَّة، جاءت بعنوان: «زوجتي منال».

من أبياتها<sup>(۱)</sup>:

حبيبة قلبي هَيًا تعالي فأنتِأنيسي وكُلّ مآلي أنا لا أُطيق عنكِ بِعادًا

بين غُربتي ووحش الليالي أمَـا عَلِمـتِ الحُبُّ كيـف بَراني

أضناني شوقًا وأساء حالي فلا نومٌ يطيبُ ولا طعامٌ

ولَــمْ يَــرْوِنــي مــاءُ الــزلالِ قَضَيتُ الصيـفَ منتظرًا لقاءً

مَلَلتُ الصيفَ وعيشًا في الجبالِ تَهيـمُ النفسُ في آفـاقِ شـوقِ

بين شرقِ وغربِ في تَوالِ أَقُرضُ الشعرَ فيكِ ولستُ

كثير القوافي ربيب خيال

(۱) أبقينا على الأبيات كما أوردَها نجله الكريم الدكتور أحمد الحجي، مع ما فيها من كسر في الدوزن، لأنها تمثل مرحلة مهمة من حياته كونها أول تجاربه، ولها دلالات يستفيد منها المهتمون بسيرته رَحَمُاللَّهُ. (التحرير)

لا جعل الله ساعة وهي تَمُرُ دونما ذِكْرُكِ يَحْتَلُ بالي دونما ذِكْرُكِ يَحْتَلُ بالي ووليدَتُنا صُبِّرْتُ عنها سِتًا مِن الشهورِ دون «ابتهالِ» فلا بَعُدْتُم بعد اليوم عني ولا بَعُدْتُ عنكم يا «منالي»

## مسيرة.. بالمتابعة جديرة:

لطالما تمنَّى الوالد رَحْمَهُ أللهُ إطلاق مركز بحثى لدراسات التاريخ الإسلامي والأندلسي، وسعى لذلك عشرات السنين، ولكن حالت دون تحقيقه المُكنةُ المادية. بدأت هده الفكرة في ثمانينات القرن الماضي، إذ نُشرَت معه حينها مقابلة في صحيفة البيان الإماراتية، يوم ٩ مارس ١٩٨٥م، تحت عنوان: إعادة كتابة التاريخ الإسلامي، مشروع يتكلف مليون دولار، وبعد مرور سنين دون تحقق هذا الهدف، مضي الوالد رَحَهُ أُللَّهُ بفكرة مختصرة لكنها تسير في هذا المضمار نفسه، وهي مجلة علمية مُحَكَّمة لنشر دراسات رصينة في التاريخ الإسلامي. وبالفعل، صدر العدد التجريبي من هذه المجلة، تحت عنوان «البذور»، إلا أنها بدورها كذلك لم يُكتب لها الاستمرار، مع أسف شديد،



المهمة من قبل المؤسسات والأفراد، فتاريخنا (١) حساب أ د . عبد الرحمن الُحجِّي في تويتر الإسلامي جدير بهذا الاهتمام. إنه الصورة abdulrahmanelhajji العملية للإسلام، من خلاله نرى أثر

وفيسبوك تحت مُعَرِّف: aaelhajji وفي يوتيوب:







### حوار: أبو الحسن الجمال (\*)

من جامعة مدريد المركزية عام ١٩٦١، وعلى

الدكتوراه من جامعة كمبردج بالمملكة المتحدة

عام ١٩٦٦، في رسالة بعنوان «العلاقات

الدبلوماسية الأندلسية مع أوربا الغربية

خلال المدة الأموية»، وقد عمل في العديد من

الجامعات العربية، وهو أحد مؤسسى جامعة

الإمارات العربية المتحدة، ثم استقر به المقام

في مدريد مند عام ٢٠٠٠ وحتى رحيله في

بداية عام ٢٠٢١، وكان يحلو له أن يطلق على

الأندلس: أرض الأجداد، وعن مدريد: أول

مدينة أوربية يؤسسها المسلمون.

رحل المؤرخ الكبير، الأستاذ الدكتور عبد الرحمن علي الحجي، في ١٨ يناير ٢٠٢١، بعد رحلة حافلة بالأعمال الجليلة في مجال تاريخ المغرب والأندلس، وقد ذاعت شهرته في الشرق والغرب، وعرفته دوائر البحث العلمي. ومؤلفاته وأبحاثه في التاريخ والفكر والحضارة الإسلامية تشهد على تفرده وموسوعيته، وكان يتسلح خلال هذه الرحلة بالصدق والإخلاص.

ولد في المقدادية، بمحافظة ديالي، بالعراق الشقيق عام ١٩٣٥، وتعلم في مدارس العراق، ثم ولى شطره إلى مصر المحروسة ليتعلم في كلية دار العلوم بالقاهرة، وتحرج فيها عام ١٩٥٩، ثم حصل على الدبلوم العالي

وقد أمد المكتبة العربية بالعشرات من الكتب العلمية التي تنوعت بين التأليف والتحقيق وشملت التاريخ الأندلسي والفكر الإسلامي والحضارة الإسلامية وعلم التاريخ، والسيرة النبوية، من أهم مؤلفاته:

(\*) كاتب ومؤرخ مصري.

«التاريخ الأندلسي من الفتح حتى سقوط غرناطة»، و»تاريخنا مَن يكتبه؟»، و»نظرات في التاريخ الإسلامي»، و»تاريخ الموسيقى الأندلسية»، و»أندلسيات»، كما حقق سفرًا من كتاب «المقتبس في أخبار الأندلس» لابن حيان القرطبي، ويتحدث هذا الجزء من المقتبس عن خمس سنوات (٣٦٠–٣٦٤هـ = ٩٧١ – ٩٧١م) من أيام الخليفة: الحكم الثاني، المستنصر بالله (٣٥٠–٣٦٦هـ = ١٩٥–٩٧١م). نُشر هذا الجزء عن نسخة منقولة عن الأصل. وغيرها من الأعمال...

وكان لزاماً أن نقترب أكثر من حياة الدكتور الحجي ونتعرف إلى كواليس حياته من خلال أقرب الناس إليه ابنه الدكتور أحمد الحجي، أستاذ العلوم المالية المشارك، جامعة كيبيك في مونتريال، كندا، في حوارنا هذا، الذي عرجنا فيه بين حديث الذكريات الحافلة والتي تثير في النفس الشجن.

# فقلت له: لماذا اتخذ الوالد مدريد مقامًا في أخريات حياته؟

- الحقيقة أن علاقة والدي رَحْمُهُ أللهُ بإسبانيا كانت دومًا وثيقة، والأمر كذلك بالنسبة لكل أفراد العائلة. لا يخفى على الجميع أن مرد هذه العلاقة الخاصة مع

هـذا البلـد الجميـل هـو تخصـص الوالد بالتاريخ الأندلسي وعشـقه للأندلس، كان دومًا يسـميها أرض الآباء والأجـداد، أما مدريد فيحلو له تلقيبها بالعاصمة الأوربية التي بناها المسلمون.

علاقة والدي بإسبانيا كانت دومًا وثيقة، والأمر كذلك بالنسبة لكل أفراد العائلة

كان حقيقة يشعر أنه أندلسى قذف به الزمان في العراق، فكان لزامًا عليه أن يعطي أرض الآباء والأجداد حقها من الوفاء والزيارة والتفقد. أذكر مرة يوم كنا في العراق وأنا طفل صغير أيام الحصار الجائر الذي فُرضَ على هذا البلد، سافر والدى رَحْمَهُ ٱللَّهُ إلى الأردن ابتداءً، ثم بعد أيام اتصل بنا مما بدا أنه مكان آخر، سال أختى مآب التي كانت تكلمه على الهاتف، هلا حزرت أين أنا؟ لم يَكُن من الصعوبة عليها تعليل نبرة السعادة في صوته رَحمَهُ ألله بأنه في المكان المُحَبَّب إلى قليه: إسبانيا، فأجابته بسرعة بديهة: أنت يا أبي في أرض الآباء والأجداد، فضحك عاليًا حتى أنني سمعت الضحك من الهاتف عبر مسافة عشرة أمتار تفصلني عنه، أظنه استحسن هذا الرد من أختى مآب.



أما عن سبب إقامته الدائمة في مدريد والتي بدأت منذ حوالي عام ٢٠٠٠م، فهذه هي الفترة التي بدأ يدخل بها مرحلة التقاعد، فمعرفته بإسبانيا ولغتها وحبه لها، فضلاً عن حمله لجنسيتها، جعل الاستقرار فيها أمرًا منطقيًا في ظل الابتعاد شبه القسري عن بلدنا الأم العراق بسبب ما ألم به من مآس وكوارث في العقود الأخيرة.

عَشِقَ الوالدُ الأندلسَ، وكان يسمّيها أرضَ الآباء والأجداد، أما مدريد فيحلو له تلقيبها بالعاصمة الأوربية الّتي بناها المسلمون

♦ ما السبب الدي دعاه كي يترك العراق
 مسقط رأسـه وهل كان يحن إلى العراق
 للرجوع ذات يوم ؟

- غادر الوالد رَحْمَهُ الله العراق بشكل متقطع منذ ستينات القرن الميلادي الماضي، في إعارات متعددة من جامعة بغداد، للمملكة العربية السعودية وللإمارات العربية المتحدة (التي ساهم في تأسيس جامعتها) وللكويت. لا يخفى عليكم صعوبة الوضع في العراق آنذاك، لا سيما للمستقلين سياسيًا مثل والدي، كان يجد حرية أكبر في العمل خارج العراق ومقدرة أكبر على المساهمات خارج العراق ومقدرة أكبر على المساهمات والمشاركات العلمية دون عوائق كبيرة.

العراق هو بلده الأم الذي يحتل في قلبه موقعًا خاصًا، لقد نشئ في تلك الأرض، في حقول الزراعة في محافظة ديالى، وظل ذلك المكان والقصص التي دارت فيه في أفكاره ليل نهار يشارك بها كل من جالسه.

غادر الوالد العراق بشكل متقطع مند ستينات القرن الميلادي الماضي، في إعارات متعددة من جامعة بغداد

### الأعمال التى أنجزها في الغربة؟

- كثيرة، كان دائم التحسين والتعديل والإضافة على كتبه، وبالإضافة إلى ذلك أنجز العديد من الكتب والمواد الجديدة. لطالما تمنَّى الوالد رَحْمَدُاللَّهُ إطلاق مركز بحثى لدراسات التاريخ الإسلامي والأندلسي، وسعى لذلك عشرات السنين، ولكن حال دون تحقيقه المُكنة المادية. بدأت هذه الفكرة في ثمانينيات القرن الماضي، إذ نُشرَت معه حينها مقابلة في صحيفة البيان الإماراتية يوم ٩ مارس ١٩٨٥م تحت عنوان: إعادة كتابة التاريخ الإسلامي، مشروع يتكلف مليون دولار، وبعد مرور سنين دون تحقق هذا الهدف، مضي الوالد رَحْمَهُ ٱللَّهُ بِفكرة مختصرة لكنها تسير في نفس هذا المضمار، وهي مجلة علمية کیف کانت طقوسه عندما کان یکتبویقرا ؟

- كانت أيامه عمومًا ليس فيها الكثير غير القراءة أو الكتابة، حتى أن والدتي (منال، أم بلال، رَحَهَّالله ) كانت دومًا تمازحه وتقول له: فقط أخبرني متى سوف تتخرج كان يعمل بهمة الشباب حتى آخر يوم، بمعدل ١٥ ساعة يوميًا، كانت طريقته في الكتابة أن يحضر المادة والأفكار ويبدأ بكتابة المسودة، نسخة بعد أخرى يبقى بعدل فيها، كان دقيقًا جداً فيما يكتب.

كانت أيامه عمومًا ليس فيها الكثير غير القراءة أو الكتابة

وقبل أن يبدأ عهد الطباعة في الكومبيوتر (التي تعلمها وأتقنها بعد تجاوز السبعين من العمر)، كانت والدتي رَحَهَ الله ، رفيقة دربه، هي من تساعده في كتابة كتبه، يملي عليها كلمة كلمة وهي تكتب، رغم أعباء عملها الشاق طوال اليوم. كانت تعمل دومًا دون توقُّف، كالساعة. تَجَمَع عملها التربوي الشَّاق في الصباح مع أعباء المنزل الكثيرة بعد الظهر، فضلاً عن مساعدة والدي رَحَمُ الله كتبه وتنظيمها. كثيرًا ما كان يذكر والدي رَحَمُ الله ويُشيد بكتابتها مسودة كتابه «التاريخ

مُحَكَّمة لنشر دراسات رصينة في التاريخ الإسلامي. وبالفعل، صدر العدد التجريبي من هذه المجلة، تحت عنوان «البذور»، إلا أنها بدورها كذلك لم يكتب لها الاستمرار، مع أسف شديد.

تمنّى الوالد إطلاق مركز بحثي لدراسات التاريخ الإسلامي والأندلسي، وسعى لذلك عشرات السنين، ولكن حال دون تحقيقه المُكنة المادية

الأمل -كل الأمل- أن تأخذ تلك الفكرة طريقها نحو التحقيق، سواء كانت من خلال مركز بحثي تتبناه جامعة تكون مهمته العناية بالتاريخ الأندلسي، أو من خلال مجلة علمية متخصصة في التاريخ الأندلسي، وإن كانت بعدد واحد سنويًا، يضم هذا العدد بضعة بحوث مُحكَمَّة، أو من خلال كلتا الفكرتين هاتين. يكون لهذه المجلة لجنة علمية من المعروفين في التخصص. كما نتمنى إفراد جائزة بحثية باسم الراحل رَحمَّاللهُ تُمنح لبحث متميز في التاريخ الأندلسي، وممكن أن تُرفَق بالمجلة المقترحة أعلاه، وفي هذه الحالة تُمنَح هذه الجائزة لأفضل بحث في عدد المجلة، حسب رأى اللجنة المُحَكِّمة.



الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة» بيدها مَرَّات خمس، رحمهما الله وجزاهما عنا خيرًا.

كانت الوالدة تُقدِّم هذا بسرور ومَحبَّة. لا تكاد تذكره، وما كُنّا لنَعْرف شيئاً عَنْه لا تكاد تذكره، وما كُنّا لنَعْرف شيئاً عَنْه ليولا إشادة والدي رَحمَهُ اللّهُ المستمرة بِكرَمِها ووقَّفَتِها معه في مشوار الحياة. إليها أهدى إحدى أوائل كتبه وأكثرها أهمية: «نظرات في دراسة التاريخ الإسلامي»، أهداه إليها بهذه العبارات الرقيقة: (إلى التي أحسننتُ صُحبَتي وتَبْدلُ جُهدَها في معاونتي، وقاءً وتَقديراً.. إلى زوجتي). كما كتب لها من الشعر أرقه.

والدتي كانت ساعده الأيمن وكان يُشِيد بكتابتها مسودة كتابه: «التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة»

## الهموم التي كانت تنتابه في هذه الفترة؟

- كان الوالد رَحْمَهُ الله يتنفس الأندلس، ويعيش هموم أسلافه المورسكيين ومعاناتهم مع محاكم التفتيش. كثيرًا ما كنا نراه غارقًا في أفكاره، ليبدأ سيل دموعه بالنزول. وحين نستقصي نعرف أنه يتذكر مشاهد المورسكيين وهم يُحَرَقون أمام السلطات

الكنسية في أحفالها «الإيمانية؛»، قابضين على دينهم يورِّ ثونه جيلاً بعد جيل وهم تحت وطأة محاكم التفتيش الغاشمة. لَكُم كان يسوؤه مَن يسَعَخفٌ بآلام المورسكيين وجهادهم ومصابرتهم، بل يلومهم ويتخذ من قضيتهم مثالاً على مَن أضاع دينه ودياره باللهو واللعب والرقص؛ وكثيرًا ما يأتي هذا الاستخفاف واللوم ممّن لا يكاد قرأ عن الأندلس غير مطالعة سريعة. أشَعُر أن رحيل الوالد زاد القضية المورسكية يُتَمًا أنّ رحيل الوالد زاد القضية المورسكية يُتَمًا يسير على هذا الدرب ويرفع لواء هذه المقضية الإنسانية العادلة.

كان الوالد يتنفس الأندلس، ويعيش هموم أسلافه المورسكيين ومعاناتهم مع محاكم التفتيش

الحَجِّي والأندلس صنوان، ولقد استحقَّ بجدارة ما أُطلق عليه من ألقاب عديدة بُعَيد وفاته: فارس الأندلس وعاشق الأندلس وشيخ المؤرِّخِين الأندلسيين.

# هـل تـرك الحجـي أوراقًا أو مؤلفات أو أبحاث لم تر النور بعد ؟

- حين سُئِلَ الفضل أبو رافع، ابن ابن حزم الأندلسي، عن مؤلفات أبيه (ابن حزم) بعد

وفاته، قال إنه أحصى مؤلفاته فوجدها ٤٠٠ مجلد بحوالي ثمانين ألف صفحة. وإذا اعتبر عبد الرحمن الحجى رَحْمُهُ أللَّهُ نفسـه من رفاق ابن حزم، فلا يسعنا -برًا بوالدنا- إلا أن نقف موقف الفضل أبي رافع، مشيدين بما تركه والدنا رَحَمُهُ ٱللَّهُ من تركـة علمية كبيرة: قرابـة ثلاثين كتابًا مطبوعًا وأكثر من عشرة كتب شبه جاهزة للنشر، جعلها الله شفيعةً له يوم القيامة كما كان يدعو الله تعالى دائماً. وجواباً على سؤالكم: نعم، ترك الكثير من الكتب التي لم تطبع بعد، منها كتاب: «الإعجاز»، و »القضاء والقضاة في الأندلس»، و «النموذج الأندلسي في تطبيق الشريعة الإسلامية»، و «انتشار الإسلام في الأندلس»، و»المورسكيون في المخطوطات والمصادر الأندلسية»، وغيرها

هل كان الإسبان يقدرون مكانته أثناء
 مقامه هناك؟

الكثير.

- نعم، لا سيما المستشرقين المنصفين. أذكر مرةً زيارته لقسم اللغة العربية والدراسات الشرقية بجامعة مدريد كومبلوتنسي ليسأل عن صديق له، فسأل امرأة كانت تجلس خلف مكتبها في القسم،

فأجابته عن مكان ذلك الصديق ثم أتبعت جوابها بسوًال عن اسم الوالد؛ فأجابها: عبد الرحمن الحَجِّي، فإذا بها تقف خلف المكتب، كانت قد سمعت عن والدي وأعماله في التاريخ الأندلسي كثيرًا دون أن تلتقي به، أشادت به وبعلمه، وقالت لي: أبوك عالم كبير. عرفنا لاحقًا أنها أستاذة ومستشرقة إسبانية معروفة اسمها «ماريا خيسوس فيجيرا» كان ذلك الموقف الطريف فاتحة علاقة قوية نشأت بينهما.

## هُ مَن مِن الشخصيات التي كان يتواصل معها ويقابلها وتحج إليه في مدريد؟

- كان يسعد بكل من يطرق بابه من الزائرين للأندلس، العديد كانوا يتصلون به حين يصلون إلى مدريد، يكرم كل من يقصده ويحثهم على زيارة الآثار الأندلسية ويزودهم بالكثير من المعلومات والكتب.

كان يسعد بكل مَن يطرق بابه مِن الزائرين للأندلس

#### ﴿ هِلَ عَاشَ أَحِدُ مِنْ أُولَادُهُ فِي جَلْبَابِهُ؟

- نعم، أخي أيمن كان يعيش في مدريد معه، أما نحن أبناؤه الآخرون فكنا في زيارات متتابعة له.



# الأيام الأخيرة في حياة الدكتورعبد الرحمن الحجى كيف تتذكرها؟

- کما ذکرتُ، کانت حیاته کلها عمل دون تذمر ولا ملل، إلا أن هذه الوتيرة بدأت تتسارع أواخر أيامه حتى أصبح لا يبقى جالسًا معنا على الطعام حتى انتهاء الجميع، وهو أمر كان معتادًا وحريصًا عليه فيما سبق. كان يأكل قليلاً ويسارع بمغادرة المائدة إلى طاولة العمل. في آخر سنة من عمره بدأ بوضع اللمسات الأخيرة على كتابة مادة في إعجاز القرآن والنبوة، كان يفكر في هذا الأمر ليل نهار، باله يجول في إعجاز القرآن وعظمة الخالق، كأنه كان يسارع إلى لقاء ربه ويستعد لذلك. كان يعمل بهذا الكتاب حتى ٤٠ دقيقة قبل وفاته، ترك الكتاب وخرجنا أنا وهو نمشى في الحي، فكانت الوفاة أثناء تلك الجولة. كان في أواخر الأيام يفكر حتى في نومه في أمر هذا الكتاب، عندما أصحو صباحًا أجده قد قطع شوطًا كبيرًا في الطباعة على الكومبيوتر، وإذا ما صحونا في الليل نجده يقرأ الكتب المحيطة بفراشه ويأخذ الملاحظات. حتى عندما كنت أسَلِّم عليه

صباحًا، أتذكر أنّ رده كان يأتي سريعًا أواخر الأيام (دون أن يفقد شيئًا من دفئه وإحساسه وحنانه)، كان يلفّ رأسه تجاهي، يقول مسرعًا: أهلا حبيبي، ويعود ليكمل الكتابة.

## كيف نقيم تجربة الدكتور عبد الرحمن الحجى بعد الرحيل؟

- لـم تكـن دوافعـه في أي مـن أعماله شخصية على الإطلاق، بل كان كل همه خدمة دينه من خلال رعاية تاريخ أمتّه، كان عالمًا بروح الفارس المحارب الذي آلمته سيطرة الشبهات على تاريخ أمته حتى غدت من النُسَلِّمات، فحمل سيف هذا التاريخ مستندًا على أقوى الأدلة العلمية، فسقطت بحمد الله الكثير من تلك الشبهات بضربة واحدة من هذا السيف العلمي التاريخي. وقد ذكر رَحْمَهُ أللَّهُ أكثر من مرة أنه يعتبر عمله في التاريخ من العبادة وأنه نوع من أنواع الجهاد. لقد سلك طريقًا وعرًا شَحَّت فيه الرفقة، ولم يكن رَحْمُهُ ٱللَّهُ يبالي لذلك، وقد جلبت له تلك الجرأة وذلك التجرد للعلم الكثير من المتاعب التي أجبرته على حمل حقيبته من مكان إلى آخر!

كانت مادة التاريخ الأندلسي قبل الحجي مادة خامًا لا يحسن استخدام مصادرها المتخصصة ومخطوطاتها إلا مَن تَبَحَّر وتَعَمَّق في هذا التخصص

يمكنني أن أقول بارتياح: إن مشهد التاريخ الأندلسي بعد عبد الرحمن الحَجِّى ليس كَقُبُله. لقد كانت مادة التاريخ الأندلسي قبله مادة خامًا لا يُحسن استخدام مصادرها المتخصصة ومخطوطاتها إلا من تَبَحَّر وتَعَمَّق في هذا التخصص، حتى كُتب المعاصرين التى سبقت عمله بقليل كانت تميل إلى التخصص والأكاديمية التي لا تجد القبول الواسع لـدى العامة. فلتوفيق الله له رَحْمَهُ ٱللَّهُ يمكن أن نعزو جزءًا غير يسير من حركة تحويل تلك المادة الخام الى أخرى قابلة للاستهلاك والعرض للأقل اختصاصًا وللعامة الذين يعتريهم الفضول في التعرف على هذا المقطع المهم من تاريخنا.

وكتابه «التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة» يُعد حجر أساس في التحول الذي شهده حقل العمل هذا. وقد طبع أكثر من عشر مرات وغدا مقررًا دراسيًا في العديد من الجامعات،

وسقى عطاشًا بماء زلال أنقذهم بفضل الله من اللجوء إلى مياه آسنة متعفنة بالشبهات يسقون عطشهم بها، وإن بدت براقة في ظاهرها. ومن العلامات الفارقة التي تركها هذا الكتاب، رفقة غيره من أعماله رَحَمُ أُللَّهُ، أنه أظهر جرأة لم تكن شائعة في مواجهة أعتى الشبهات التي لُصِقَت بتاريخنا زورًا وبهتائا، مواجهة مسلحة بالدليل العلمي الواعي المنصف، دون أن يرهبه شيوع هذه الشبهة أو تلك، أو كونها جاءت على لسان أحد المستشرقين المعروفين مشلاً، ويكون أحد المستشرقين المعروفين مشلاً، ويكون والشجاعة في أروقة البحث العلمي والشجاعة في أروقة البحث العلمي عالمنا العربي والإسلامي.

# هل كُرم الدكتور الحجي بما يليق في وطنه وفي الدول الأخرى؟

- نجد أنفسنا في اتفاق كبير مع مَن قال لـه في أحد الأيام الصعبة: لو أن أحدًا أنفق نصف جه ودك في دراسة التاريخ الأوربي الحديث لنُصبت له التماثيل النصفية في سوح الجامعات الأوربية، ولسُمِّيَت القاعات المتعددة باسمه، إلا أنه كان دائمًا ما يردّ بأن هذه المظاهر لا تهمه ولا يحسب لها حسابًا، وأنه لا يألم لفقد منصب أو أي مزية دنيوية،

نروي لنرتوي

فهو لا يبحث عن «عمل وإنما عن ميدان» يوصل من خلاله رسالته، والحق أنه لا بدلن يعرفه ويخبر تصرفاته أن يدرك منها ما يؤكد ذلك، لقد كان رَحَمُهُ الله ينفق الساعات بعد الساعات من وقته، مع البسطاء قبل غيرهم، يصب العلم صبًا لكل من يطرق بابه، لا سيما مَن يتوخى فيهم الصدق والإخلاص في العلم والتوجّه، نرجو أن يكون فيما ادخره الله له خير عوض، ولعله شاطر الكثير من أعلام التاريخ الأندلسي كطارق بن زياد وموسى بن نصير بشيء من هذا الظلم الدنيوي، والذين جمعهما مع غيرهما الجميل «المظلومون في تاريخنا».

ووجدنا في ملاحظاته التي كتبها رَحَمُهُ الله، التبرير التالي لعدم رغبته في نشر مذكراته التي كتب أكثرها ثم تثاقل في المضي بها: «ما كنتُ أبحث عن الشهرة ولا أريدها، فقط أريد أن يعرف المسلم تاريخه من خلال ما أقدمه له».

إلا أننا مع ذلك نعتقد أنّ عمله لم يذهب ســدًى، وحاشــا لله أن تكـون عاقبــة الأمر

كذلك لمن نحسبه مخلصاً في عمله في سبيل الله ومتحررًا من أى قيد دون ذلك.

إرثُ والدِنا الراحلِ كبيرٌ، والمسؤوليةُ كبيرٌ والمسؤوليةُ كبيرةٌ على كلِّ المهتمِّين بالتاريخ الأندلسي أن يُولوا هذا الإرثَ اهتمامًا يستحقه

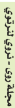
## هل من المكن أن تعاد طباعة أعماله في قادل الأيام؟

- نعم، هذه من الأعمال التي سوف نسعى لها إن شاء الله. إرث والدنا الراحل كبير، والمسؤولية كبيرة على كل المهتمين في التاريخ الأندلسي أن يولوا هذا الإرث اهتمامًا يستحقه.

كما نسعى لإنشاء موقع إلكتروني بمواصفات فنية متميزة يكون مظلة ومرجعًا للكثير من الأعمال المتعلقة بالوالد رَحَمُ أُللَّهُ. مثلاً: جمع مئات المقالات والبحوث المتناثرة في صفحات المجلات والصحف، لحفظها من الضياع أولاً، ثم لتقديمها بشكل مُيسَّر لجميع المهتمين، ووضع ملفات وروابط المواد الصوتية والمرئية.









## أ. د. عماد الدين خليل (\*)

ثلاثة من كبار المؤرخين المعاصرين أنجزوا مؤلَّفاتهم القيِّمة عن التاريخ الأندلسي، فانتشرت في الآفاق ولَقيت رواجًا وقبولاً كبيرًا لدى القراء والباحثين: محمد عبد الله عنان، والأستاذ الدكتور حسين مؤنس، والأستاذ الدكتور عبد الرحمن الحجِّي، والأستاذ الدكتور عبد الرحمن الحجِّي، رحمهم الله وأسكنهم فسيح جَنَّاته، على ما قَدَّموه بإخلاص عن تلك الحلقة المتلألئة من تاريخ أمتنا الإسلامية في الأندلس، في السياقين السياسي والحضاري.

لكن ما يميِّز الأستاذ الدكتور عبد الرحمن الحجِّي عنهما هو التزامه بالمنهج الإسلامي الأصيل في عرضه للتاريخ الأندلسي، واعتماده القيَام الموضوعية العادلة في تقييمه

ليس هذا فحسب، بل إن منهجه المُحْكَم هذا يمضي للتعامل مع العديد من مراحل التاريخ الأندلسي والعلاقات الخارجية لخلفائه وأمرائه، ومعطياته الحضارية الخصبة.

لما فعله الأجداد في الساحة الأندلسية، وردوده العلمية على مقولات المستشرقين التي جانبت الصواب. ويكفي أن يرجع المرء إلى كتابه «التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة» وإلى تهميشاته الغنية وقائمة مصادره العربية والإفرنجية وإلى عرضه الرصين الذي لم يترك فيه شاردة ولا واردة إلا وضعها تحت مجهره الفاحص المُحَلِّل، الذي أوصله إلى شبكة قيِّمة من التحليلات والنتائج بخصوص العديد من حلقات التاريخ الأندلسي التي طالما ثار حولها الجدل والنقاش.

<sup>(\*)</sup> أكاديمي ومؤرخ وكاتب وناقد، من العراق.



فما يزداد قراؤه إلا إعجابًا وتقييمًا لهذا الباحث الإسلامي الجاد الذي عرف كيف يكشف النقاب عن جوانب عديدة من هذه الصفحة الرائعة في تاريخنا الإسلامي.

هـذا، إلا أن الأسـتاذ الدكتـور عبـد الرحمـن الحَجِّـي هو ثالث ثلاثـة من جيل المؤرخين العراقيين الإسلاميين الذين طالما أشـاد ببحوثهم الخصبة في سـاحة الكتابة في التاريخ الإسـلامي الطلبـة والباحثـون والمتابعـون: الأسـتاذ الدكتـور أكـرم ضياء العمـري، والأسـتاذ الدكتـور عبـد الرحمن الحَجِّـي، والأسـتاذ الدكتـور عمـاد الدين خليل. كلهم انطلقوا من البؤرة ذاتها: المنهج الإسـلامي الأصيل الذي يرفـض التدليس والتشـويه، والذي يسعى إلى عرض الوقائع والموضوعية.

ومن يدري، فلعل هؤلاء الثلاثة في جهدهم المكافح في البحث التاريخي لما يزيد عن الستين عاماً، وإنجاز عشرات المؤلفات في ساحاته، يعطون الدرس لمن سيجيئ بعدهم بضرورة مواصلة العمل والانكباب على التأليف، حتى وهم يدخلون مرحلة الشيخوخة ويوارى بعضهم التراب، فلعل

ذلك يشفع لهم عند خالقهم جلَّ في علاه يوم الحساب، مصداقاً للآية الكريمة:

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَكَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرَعُهَا فِي كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرَعُهَا فِي السَّكَمَاءِ (اللَّهُ تُؤْقِةِ أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالُ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالُ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (اللَّهُ الْأَمْثَالُ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (اللَّهُ الْمَثَالُ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلِيْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُنْ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُنْفُلُولُهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلُولُولُولُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُ

رحمك الله أيها الأخ الغالي وتَقَبَّلَك في الصالحين. لقد سبقتنا إلى الآخرة، فلعلك تساهم مع كل الأحبة في أن تكون شفيعنا هناك يوم يُكتب علينا مفارقة هذه الدنيا الزائلة التي لا تساوي شروى نقير.

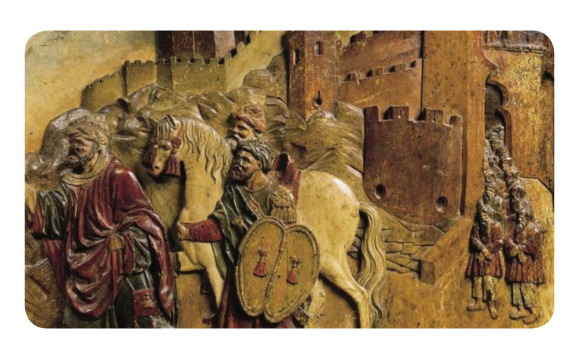
لقد تلقيتُ نبأ وفاتك بطبقتين من الحزن: حزن الناس بفقد أحبابهم، وحزني المضاعف عليك أيها الأخ والصديق، لقد غبتَ عني أخيرًا فكسرت ظهري، فما أنا وأنت إلا أخوة مدّوا حياتهم من بدئها حتى أقصاها من أجل إعلاء كلمة الله، والدفاع الموصول عن الحقيقة التي غابت عن أذهان الكثيرين، فما كان منا إلا أن نشحذ أقلامنا عبر واحدة من أوسع الجبهات في الجدل والملاحقة بين أبناء هذا الدين وخصومهم من الفجرة والمارقين، ترى هل أدّينا الفريضة التي طُوّقنا بها أعناقنا، وأمضينا أعمارنا في سبيل

نصرتها؟ علّم ذلك عند الله. ولسوف تكون وفاتك بمثابة المفتاح الذي ستتلقى بواسطته الجواب. أما أنا فعَلَيَّ أن أنتظر ربما سنوات لا تتجاوز أصابع اليد الواحدة. وحينذاك سوف ألحق بك وسوف أقف خاشعًا منحنيًا خجولاً أمام الله -جل في علاه لتلقي الجواب-. تُرى كيف سيكون؟ إنّ أوصالنا لترتعد وهي تتذكر اللّحظة الفاصلة، لحظة الحساب العسير، ومَن يدري، فلعلنا نخرج مرفوعي الرؤوس.. لعلنا! فمن يدري؟!

أيها الأخ الغالي، دعواتي لك صباح مساء أن يتقبلك الله في الشهداء والصديقين، وأن يتقبلك الله في الشهداء والصديقين، وأن يتقبّل منك جهد عُمّر كامل في الدفاع عن عقيدته. مُمَحِّضًا تخصصه في التاريخ للرد على الخصوم والأعداء، وقبل هذا لتقديم جملة من الأعمال البنائية التي اعترف الجميع بقوة منهجها في البحث والتحقيق، فسلام عليك. ولا أقول وداعاً، ولكني أقول إلى اللقاء أيها الأخ والصديق.









أ.د. قيس بن محمد آل الشيخ مبارك ﴿ \* )

أسبابها ومقدماتها، ويشير إلى تداعي

العلماء والصلحاء، ويذكر كيف كان العلماء

وكان رَحْمَدُ اللَّهُ يعرض أقوال المؤرخين ويقارن

بينها، وكأنها ماثلة بين عينيه، ثم يستخرج

الصواب فيما يظهر له، بأمانة علمية، فرغم

أنه لايُخفى ما يُكنُّه في نفسه من عاطفة

جيَّاشةٍ، غير أنه لا يعدل عن الحقيقة.

في المقدمة، ليكونوا قدوةً لغيرهم.

لقد عرفتُ أستاذنا القدير، العلامة الجليل الدكتور عبد الرحمن بن علي الحجي رحمَهُ أللهُ، ربما سنة أربعِمئةٍ وألف، حين اشتريت كتابه «التاريخ الأندلسي» وكنت للتّو انتهيت من قراءة «الحلل السندسية» لشكيب أرسلان.

وكنتُ معجبًا بالحلل السندسية، غير أن إعجابي بالتاريخ الأندلسي كان ذا معنًى آخر، فلم أجد فيما قرأتُ مَن كَتب بهذه اللغة، فقد كان دقيقًا في تصوير الوقائع، حيث يصف الواقعة بدقة عالية، ويشير إلى ما يحتفُ بها من أحداث، مما يسبقها أو يلحقها، ويذكر

وكانت لغة الكتاب لغة عربية فصيحة، وعبارات رائقة، وأسلوب رصين واللغة أداة التعبير والتصوير، فهي وعاء الفكرة، فما أحوج المؤرخ إلى دراسة اللغة العربية، ليُحسن الكتابة بها، فإن المؤرخ كغيره من

(۱) عضو هيئة كبار العلماء في السعودية (سابقًا)، وأستاذ الفقه وأصوله بجامعة الملك فيصل.

المختصين في علوم التربية والاجتماع وغيرها، إذا لم يُحسن التعبير، فقد يُفسد المعنى، و(قد) -هنا- للتكثير.

وبعد سنوات من قراءتى لهذا الكتاب، كنت في زيارة لمدينة الشارقة، فاتصلتُ بأستاذي التَّقيِّ النَّقيِّ الشيخ حمد رقيط -حفظه الله وبعين عنايته تولاه-، أطلب زيارته، فرحَّب بي، وحين ذهبتُ إليه، فوجئتُ بالدكتور عبد الرحمن الحجى عنده، وكان معهما رجلُ ثالث من السودان، حيث جرى حديثٌ طويل بيني وبين الدكتور عبد الرحمن، وأنى أعرفه منذ زمن، وتحدثنا حول الأندلس وأخبارها، فوجدتُه بحرَ علم يُعَبُّ عُبابه، وسألته رَحَمُهُ ٱللَّهُ عن بعض ما أشكلَ عليَّ في تاريخ الأندلس، فطرب جدًا، وكان سعيدًا أنَّ رأى فيٌّ مَن يعرف كيف تؤكل كتف الاستدلال، مسرورًا برؤية من يشاركه همَّه، فصار المجلس لي وله.

وقد كان رَحْمَهُ أللَهُ ذا هم كبير، وكنت أرى ذلك في حديثه، وأتذكر قول جدِّي لأمِّي، وخال والدي، الشيخ عبد العزيز بن حمد المبارك:

وأَتعبُ نفسِ نفسُ حرِّ تعشَّقَتْ جسامَ المعالي وَهْيَ ذاتُ يدٍ صِفْر

وقد أبلغني يومها أنه عازم على الانتقال والاستقرار في الأندلس، وأنه سيتفرغ للتاريخ الأندلسي، وأخبرني أنه فوجئ أنه لا يمرَّ به نهارُ، إلا ويكتشف بالأندلس أثرًا، وفهمت منه أنه اختار المقام في قرطبة، لكن لا أدري ما الذي جعله يستبدلها بمدريد.

وأخبرني يومها أنه ينوي إصدار نشرة يسميها «البُذور« ينشر فيها أحوال الأندلس وأخبارها، وبعد صدورها، أرسل إلي عددًا منها، واستمر التواصل بعدها بيني وبينه، ولقيته مرة أخرى في أبو ظبي، وبعدها صار التواصل عبر الهاتف فقط، حيث كان يعيش في الغربة، والغربة ليست عيبًا يعابُ به، وإنما العيب على أمَّةٍ لمَ يجد فيها مثلُه مستقرًا، فضلًا عن أن تستفيد من علمه وتدعمه في فضلًا عن أن تستفيد من علمه وتدعمه في جهوده، ورحم الله القاضي أبا محمد، عبد الوهاب بن نصر البغدادي حيث يقول:

وكم قائلٍ: لو كان وُدُّك صادقًا لبغداد لم ترحل، وكان جوابيا:

يقيم الرجالُ الموسرون بأرضهم وترمى النَّوَى بالمقترين المراميا

وقد كان آخرُ لقاءٍ لي معه في شقّته البسيطة في مدريد، يوم الأحد السادس عشر من شهر الله المحرم ١٤٤١هـ،



الموافق ١٥ سبتمبر ٢٠١٩م، برفقة الشيخ الداعية الدكتور عبد الله بن أسامة السَّيِّد الدوماني الحسني.

وكان لقاءً قصيرًا جدًا، لأنى رأيته متعبًا، ومعه ابنُه النجيب أيمن، الذي فرَّغ نفسه لخدمة أبيه في الغربة، فقد كان الدكتور عبد الرحمن بعيدًا عن زوجه وابنتيه، فهنَّ يُقِمَن في أبو ظبي، وقد طلبتُ منه في هذا اللقاء بحثه المعنون ب: «انتشار الإسالام في الأندلس» والذي لخص فيه حقيقة الفتح الأندلسي، بقوله: (إزالة الحواجز منِّ أمام الشعوب لتختار -حسب قناعتها ورغبتها وتوجهها، دون عوامل أخرى- بعد أن يَتَعَرَّفَ أهلُها على الإسلام، لذلك كان فتحًا إنسانيًا، وبدايةً لحدَثِ حضاريِّ فريد لإسبانيا وأوروبا، ثم للعالَم) فبادر بإرساله إلىّ بالبريد الآلي ىكل سرور ،

وقد كان لقائي معه لقاء مودّعٍ، فخرجت من عنده والألم يعتصرني، أني لا أملك له شيئًا، فقد كنت أظنُّ أني لن ألقاه بعدها إلا في جنة الخلد -إن شاء الله تعالى-.

# ورحم الله عبيد الله بن الحسين حين قال: من لم يَذُقْ فُرقةَ الأحبابِ ثمَّ يَرَى آثارَهم بعدهم لم يَدْرِ ما الحُزْنُ

وإذا كان مكانه بيننا كبيرًا، وكان فَقَدُه علينا أليمًا، وعلى أهله وأولاده ومحبيه، فإن عزاءنا فيه، أنه في خير، وإلى خير، وليس لنا إلا ما يُرضي ربَّنا، الصبر والدعاء، فهو إلى الدعاء أحوج منه إلى الثناء.

وقد ذكر العلماء أن في التعزية ثلاثة أشياء: أحدها: تسلية أهل الميِّت وحضُّهم على الصبر والرضا بالمقدور.

الثاني: الدُّعاءُ للمَيِّتِ وَالتَّرَحُّمُ عَلَيَهِ وَالتَّرَحُّمُ عَلَيَهِ وَالاَسْتِغُفارُ لَهُ.

الثالث: الدُّعاءُ لأهل الميِّت بالثَّواب وحُسَن العُقبى والمَاّب.

وإن من التقوى ومن أداء الفرائض أن نقول عند المصائب: إنا لله وإنا إليه راجعون.

فَثِقُو يا أهله ويا أحبابه بِالله وارَجُوه؛ فَإِنَّ المُّصَابَ مَنَ حُرِمَ الثَّوَاب، وإن في الله عـزاءً من كلِّ مسيبة، وخَلَقًا من كلِّ ميِّت، وعوضًا من كلِّ هائت.









أ. د. صالح محمد السنيدي 💨

بدأت علاقتي بالدكتور الحجي رَحْمَهُ ٱللَّهُ

مع بداية اهتماماتي الأندلسيَّة، وتوطدت

عندما اخترت موضوعي للماجستير

عن دولة بنى جهور بقرطبة (٤٢٢هـ -

١٠٣١م/٢٦٤هـ - ١٠٧٠م) التي قامت

على أنقاض الدولة الأموية(٢)، فقرأتُ

كتابه: التاريخ الأندلسي من الفتح حتى

السقوط، وسمعتُ من بعض الزملاء الذين

درَّسهم في جامعة الملك سعود بالرياض

عن فضله وعلمه وتعاونه مع الطلاب

الباحثين، ومع رحلة البحث والتنقيب

لجمع المادة العلمية في بداية الألفية

الدكتور عبد الرحمن علي الحجي رَحْمَهُ اللَّهُ قامـة من قامات المختصين بالتاريخ الأندلسي، فرَض نفسه على هذه السَّاحة بمؤلفاته التي غطت جوانب مهمة في هذا الاختصاص، ثم رسَّخ هذا المفهوم بحضوره على الساحة التي استجدَّت أخيرًا، وهي وسائل التواصل الاجتماعي، فاقترب كثيـرًا من قرائه والمهتمين بالأندلس فكرًا وحضارة، وهو ما عجز عنه آخرون ربما لهم الإسهام نفسه في المجال نفسه، بالإضافة إلى وجوده على أرض الأندلس الذي منحه حضورًا وقبولًا أكثر، لا سيَّما وقد عزَّز ذلك بجولاته في نواحى الأندلس والكتابة من أرض الحدث معززًا حديثه بالصّور الحية.

(\*) أكاديمي ومؤرخ وناقد، من السعودية.

(٢) وقد طبعتُه أخيراً بعنوان: حكومة الإنقاذ في قرطبة بعد انهيار الدولة الأموية: دولة الجَهاورة، الرياض

۲۰۱۷م.



الخامسة عشر الهجرية/ الثمانينات الميلادية، اتجه نظري مع زميل عزيز كان يبحث هو الآخر عن دولة بني ذي النون في طليطلة إلى دولة الإمارات حيث يقيم الدكتور الحجى في مدينة العين ويحاضر في جامعتها، لتوجيهنا وإرشادنا فيما يخدم موضوعنا، وفعلًا كان اللقاء ممتعًا، فقد استقبلنا بالترحاب وأرشدنا إلى مظان بغيتنا وما يخدم موضوعنا، وظلّ أثر هذه الشخصية عالقًا بالذهن، مما جعلني أتابع إصداراته وما يجود به قلمه، وتتابعت رحلاتي مع الزميل المذكور إلى القاهرة والإسكندرية وقابلنا خلالها أقطاب هذا التخصص أمثال: عبد العزيز سالم، والعبادى، ومؤنس، ومحمد عبد الله عنان، رحمهم الله جميعًا.

لكن كانت المفاجأة عندما تسلمتُ إدارة المركز الثقافي الإسلامي بمدريد (١٩٩٧-٢٠٠٤م) -بعد سنين طويلة من اللقاء الأول، وبعد حصولي على الدكتوراه من جامعة غرناطة - باستئذان الدكتور الحجي للدخول عليَّ في مكتبي، فرحبتُ به أيما ترحيب، وأفادني أنه استقرَّ

بمدريد بعد انتهاء تعاقده مع جامعة العين، وأنه متفرغ لبحوثه ودراساته، استمرت لقاءاتنا بعدها نتدارس بعضًا من القضايا الأندلسية، لكني لمستُ منه سوء أحواله المادية، وعند سؤاله عن ريع كتبه التي ينشرها وهي كثيرة، أجاب بأنَّ المردود ضئيل، فدور النشر تنشر كتبه وتطبع من ورائه دون مردود يذكر حسب منطوقه.

توالت لقاءاتي به وفتحتُ معه موضوعات عدة منها: تحقيقه لأحد أجزاء موضوعات عدة منها: تحقيقه لأحد أجزاء مقتبس ابن حيان، وحقيقة ما يقوله عنه إميليو جارثيا جومث Gomez بأنه سطا على المخطوط الذي كان يعمل على تحقيقه، وذلك في مقدمة نشره لهذا الجزء باللغة الإسبانية(۱)؛ فروى لي القصة بأنه كان يتردد على مدريد أثناء كتابة رسالته للدكتوراه التي مدريد أثناء كتابة رسالته للدكتوراه التي

El califato de Córdoba en el : نشره بعنوان (۱)
«Muqtabis» de Ibn Hayyān Anales palatinos
del califa de Córdoba al-Hakam II, por Īsā
Ibn Ahmad al-Rāzī (360-364 H. = 971975 J. C.) / traducción de un ms. árabe de
la Real Academia de la Historia por Emilio
. García Gómez, Madrid 1967

كانت عن «العلاقات الدبلوماسية بين الأندلس وأوروبا الغربية(۱)» في بريطانيا، وعندما وجد هذه المخطوطة القيمة(۱) التي لم تنشر بعد أراد تصويرها، فأفاده المسؤول بأنه لا يسمح له بذلك، ممّا حدا به للتردد على المكتبة ونسخها كتابة(۱)، ثم عمل على تحقيقها وعرضها على إحسان عباس الذي راجعها ونسقها وقام بنشرها.

تكررت الزيارات والمواضيع المطروحة، فطرح عليَّ مشروعًا يريد له الدعم، وهو إصدار مجلة تهتم بالدراسات التاريخية

(۱) نشر أصل الرسالة باللغة الإنجليزية، لكنه ترجم أخيراً ونشر بعنوان: العلاقات الدبلوماسية الأندلسية مع أوروبا الغربية خلال المدة الأموية، أبو ظبى ٢٠٠٤م.

- (۲) كان أصل هذه المخطوطة في الجزائر بعوزة ورثة سيدي حمودة بقسنطينة، وقد نسخها المستعرب الإسباني فرانثيسكو كوديرا Francisco Codera وأودعها مكتبة أكاديمية التاريخ بمدريد.
- (٣) ذكر في مقدمة هذا الجزء الذي حققه من المقتبس بأنه نسخّه بعد الاستثذان، وبمساعدة أحد أمناء المكتبة خوسيه لوبث دي تورو Jose Lopez de Toro انظر: المقتبس في أخبار بلد الأندلس، تحقيق: عبد الرحمن علي الحجي، ط. دار الثقافة بيروت ١٩٦٥م، ص١٨٠.

والأندلسية بشكلٍ خاص، إلا أني حاولتُ ثنيه عن المضي بهذا المشروع إشفاقًا عليه، لأنّه يحتاج لمصاريف عالية والعائد ضئيل، والناس اتجهت إلى الإنترنت وما يقدمه من وجبات خفيفة وسريعة ومجانية، لكنه لم يأبه لكلامي، فقد وضع الموضوع برأسه وقرر تنفيذه، وبعد غيبة ليست بالطويلة تفاجأتُ به وهو يحمل أورقًا في يده..

- خيرًا أستاذنا الكريم؟
- هذه مسودة العدد الأول من المجلة، وقد أسميتها «البذور» وأريد منك المشاركة في تحريرها وشراء أعدادٍ منها لمكتبة المركز.

فعرفتُ أنَّ الرجل ماضٍ بالمشروع لكنه يحتاج إلى التمويل ولا يريد أن يطلب، وفعلًا اشتريتُ منها أعدادًا نقدتُه ثمنها (مرفق صورة لها ولمحتواها) ولا أدري هل صدرت بشكل نهائي أم لا؟ لكني لا أظن ذلك، لأنَّ التَّسويق في الخارج صعب، والجالية في إسبانيا متواضعة الإمكانيات، إلا إذا أصدرها في بلد عربي كلبنان مثلًا.







#### غلاف مسودة المجلة

مجنة (البُدُّور) \_ العند التجريبي 1421هـ /2000م (1)

بسم الله الرحمن الرحيم حامدين ومصلّين،

الحمد شرب العالمين والصلاة والسلام على رسوله الأمين كلمة ( البُذُور ) وتحيتها

أخى القارئ الكريم: نزع أيف بهذا المستد التجريسى مسن مجلسة (التُفُور) هذه البشرى بتعقيق هذا الأمسل القديسة الجديسة ، بكلً محترياتها العههجة بل وحتى السها (التُفُور) بما فيه من تتابع وتنابع واستثبات، فكان الاسم معققاً ومرفقاً منققاً ذي العباسم والعباسم فسى أنسام وأنسال بواسل في قراقل، تعذو في عام الله تعسالي ورعائسة ورحمته ينابيع الخير ينشء العرابع الخضراء في أرض بحلً فيسها النماء محل القفر والقاراء يرال بكريم النماء.

فيذا العمل الذي بين يتياك وليز، خرج بعد مخاص شديد. يحمل بداية المسيرة تشهادى – ولا تشهارى المنتاج المسيرة تشهادى – ولا تشهارى الن شاء الله تعلى – متجاوبة التقديم الشريع الإسلامي وحضارته بنويها الحقيقي التي طال الفلام عليه بنور ما أناخ الزيف عليه من كلكاه والتجبيل المصوره وحجه الركسام مراجعي الرئيسة المسيمات الايتهامية الإركساء مراجعية الرئيسة المسيمات المتوافقة. وهو يعلن فرحة نزيينا الله شكراً وعرفاناً المعملة المسيمات الذولة حمداً وسجوداً. تعمل إليك بعد أن مرت وعبرت واجتازت كل المستوافقة المسئولة المسيمات اختراقها المنتام البساك، والحسة المساورة المسئولة والتصور الدفاقي – تجاوزت كل المستوافقة المستوافة المستوافة المستوافقة المست

#### محتوبات العدد

وفي أحد الأيام كنتُ منغمسًا في العمل اليومي الذي تتطلبه إدارة المركز، وإذا به يدخل عليَّ مرتبكًا على غير عادته، فرحبتُ به وأخذته بالحديث لأعرف ما وراءه، فقال لي بلا مقدِّمات: لقد قررتُ بيع مكتبتي إلا وبما أني أشاركه الاهتمام البحثي والعلمي والارتباط بالكتب والمكتبات، فقد أحسستُ بشعورٍ غريب، كيف لا؟ وهي مكتبتي التي نظمتُها فرعمتُ شواردها ونوادرها على مدى

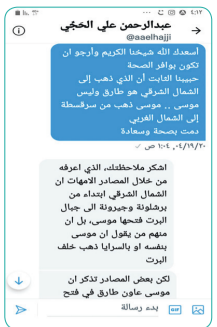
الصفحة الأولى من مقدمة العدد

إدراكًا مني لما تختلجه نفسه من مشاعر الفقد، ولعلمي بحاجته الماسة لمثلها.

كانت حواراتنا تدور حول قضايا كثيرة منها مسائل أندلسية محلّ اختلاف، نتَّفق أحياتًا ونختلف في أخرى، فمشلًا: لماذا اعتمد التَّفسير الديني لدوافع أحداث ومجريات التاريخ الأندلسي في كتابه: التاريخ الأندلسي؟ فمع تسليمي له بصحَّة هـذا التفسير في البداية ومع النخبة الأولى من جيل الفتح الأندلسي الذين كانت نواياهم صافية ودوافعهم سليمة، لكن جيل الخلف شابت نواياهم دوافع أخرى امتزجت فيها الأنانية والشعوبية تارةً والقبلية والإقليمية في أخرى. كما دار الحديث حول قضيَّة تاريخية أندلسيَّة أخرى، وهي مَنْ فتح الشمال الشرقي لإسبانيا أهو طارق أم موسى؟ فهو رَحمَهُ ٱللهُ يرى أنه موسى، بينما ما توصَّلتُ إليه في بحثى عن فتح الأندلس، هو أنهما تقاسما المهمَّة: طارق اتجه بمن معه إلى الشمال الشرقي وموسى أخذ منحى الشمال الغربي (مرفق صورة جانب من هذه المحادثة في مراسلة خاصة بتويتر).

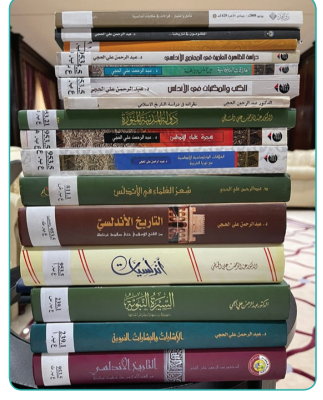
سنبن مديدة وأعتيرها بمكانية أولادي، ولا أظن صاحبي بأقلُّ منى حبًّا وارتباطًا بمكتبته، وبخاصة أنه ما زال يلجأ إليها ويستشيرها فيما يحرِّر ويكتب من بحوث؛ حاولتُ أن أثنيه عن قراره بعد أن عرفتُ أنَّ الدافع هـو مسـيس الحاجـة، وقلتُ له لعلَّ الأمور تتيسَّر قبل أن تتخذ هذا القرار، وكان في نيَّتى أن أبحث له عمَّا يســدُّ حاجته وتبقى له مكتبته، لكنه أصرَّ على قراره رافضًا أيّ مساعدة وملحًا على بيعها، وبما أنى على معرفة بها وبما تحويه من نفائس، وبخاصة مطبوعات مراكز البحوث الإسبانية التي نفدت من السوق، فقد وافقتُ على شرائها رغم الثمن الباهض الذي طلبه فيها، فمكتبة المركز كانت فقيرة وتحتاج إلى تعزيز محتوياتها خاصة التاريخية منها، ومكتبتي الخاصة بحاجة إلى بعض نفائسها لا سيَّما الإسبانيَّة منها. وعند استلامها من شقته في أحد أحياء مدريد، ظهرت عليه علامات التأثر وكأنه يودِّع عزيرًا، فطلب منى استثناء بعض محتوياتها التي كنتُ أطمحُ في افتنائها، لكنى وافقتُ على طلبه





ظلت الاتصالات بعد أن غادرتُ مدريد لكنها كانت في نطاق السَّلام والمعايدات، وقليل ما تتناول الجوانب العلميَّة، إلا أنه طلب مني في أحد اتصالاته بحثًا لي عن: «دور يوليان في فتح الأندلس» الذي أرجعته إلى فرضيَّة إسلامه (۱)، وكان لنا نقاشُ قبل ذلك في هذا الموضوع.

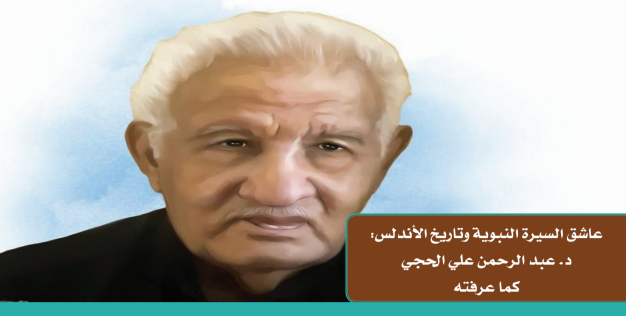
رحم الله الفقيد وأسكنه فسيح جنانه، وبارك الله جهود (مجلة روى) في التّعريف بهذا العلَم الله خير الجزاء.



من مؤلفات الدكتور الحجى رَحْمَةُ ٱللَّهُ



<sup>(</sup>۱) نشرتُه في مجلة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض سنة ١٩٩٦م، وهذا رابطه لمن يريد الاطلاع عليه: يوليان وفتح الأندلس: عرض جديد لقضية قديمة https://docdro.id/8jb3sAx ومطروح في صفحة الإهداء بموقعي على الإنترنت.



## د. خالد يوسف الشطي (\*)

هذه مناسَبة للكتابة عن عاشق السيرة النبوية الشريفة وتاريخ الأندلس: الدكتور عبدالرحمن علي الحجي رَحَهُ أُلِّلَهُ كما عرفتُه، والذي أفنى حياته دفاعًا عن القرآن الكريم والسنة النبوية، وتاريخ المسلمين وحضارته، وقد نذر نفسه لتوثيق سيرة رسولنا الكريم عليه أفضل الصلاة والتسليم، وسيرة بلاد الأندلس والحديث عن حضارتها وازدهار تاريخها.

وقد رافقتُ د. عبد الرحمن الحجي سنوات طويلة، فقد كانت معرفتي به منذ أن كان أستاذًا بجامعة الكويت، من عام ١٩٨٥ إلى عام ١٩٨٨، حينما كان يُدرِّس التاريخ الإسلامي في كلية الآداب، وكنتُ وقتها طالبًا في كلية الشريعة والدراسات الإسلامية (\*) رئيس مركز الكويت لتوثيق العمل الإنساني-فنار.

بجامعة الكويت، وكان يتنقل بين منتديات الكويت وملتقياتها ودواوينها، متحدثًا عن تاريخ المسلمين المجيد، وخصوصًا تاريخ الأندلس، وقد كان يتحدث بأسلوب أدبي رفيع، وبنبرة فيها شوق وحنين للتاريخ الإسلامي، حيث كان حديثه يأخذ بمجامع القلوب لمستمعيه ومتابعيه.

ومند أن دخل الكويت عام ١٩٨٥م وجد ضالته في أبناء الكويت المحبين للتاريخ والحضارة الإسلامية، ورغم انتهاء فترة تدريسه في جامعة الكويت عام ١٩٨٨ وانتقاله للتدريس في جامعات أخرى، إلا أنه ظل يتردد إلى دولة الكويت حتى عام ٢٠١٩، وذلك قبل وفاته بعام واحد، محاضرًا في دواوينها ومجالسها ومنتدياتها، ومقدّمًا



برامجه الإذاعية والتلفزيونية في وزارة الإعلام ومتنقلًا بين مكتباتها ودور نشرها يؤلف الكتب ويُعدّ البحوث.

وقد تلقفه أبناء الكويت داعمين له ومشجعين، وشاكرين لجهوده الرائعة في خدمة الإسلام والمسلمين، وقد سجّل مئات الحلقات التلفزيونية والإذاعية، وألقى مئات المحاضرات والندوات، وأصدر العديد من كتبه وأبحاثه في مكتبات ودور النشر بدولة الكويت، وكان يتردد على الكويت في العام مرتين على الأقل، قادمًا من مقر إقامته في مدينة مدريد بأسبانيا.

وقد حاولتُ قدر جهدي دعم برامجه ومشاريعه، وأسست معه مركز ابن حزم يخ أغسطس ٢٠١٥م، وهو مركز تطوعي يوثق تاريخ الأندلس وحضارته، وقد فرح به أشد الفرح، وقد افتتحنا أنشطة المركز بمحاضرة رائعة ألقاها بنفسه عن الحضارة الأندلسية في مسجد الدولة الكبير، والتي حضرها جمع غفير أشادوا بمحاضرته، لكن انشغال أعضاء مجلس إدارة المركز بأعمالهم المتعددة، وانشغالي بتأسيس مركز فنار لتوثيق العمل الإنساني حال دون استمرار أنشطة المركز.

كما اجتهدتُ معه محاولًا جمع كتبه المتناثرة في المكتبات ودور النشر لإصدارها في موسوعة متكاملة، وأخذنا الإذن من بعض دور النشر لإعادة طباعتها، حيث قد نفدت منه بعض كتبه، وقد استطعنا جمعها من جديد.

كما بذلتُ جهدي لجمع محاضراته وندواته وبرامجه الإذاعية والتلفزيونية لتكون في موقع إلكتروني، ليستفيد منها الباحثون والمهتمون بالسيرة النبوية وتاريخ الأندلس، حيث قد تخصص في هذين المجالين بإتقان، وقد أبدع في توثيق السيرة النبوية الشريفة على صاحبها أفضل الصلاة والسلام، كما أجاد في توثيق تاريخ الأندلس بكل تفاصيله وأحداثه، مُستلهمًا منه الدروس والعبر، كما حاولت مساعدته في إعادة طباعة بعض إصداراته ومشاريعه المستقبلية من الكتب والإصدارات والبحوث والبرامج الإذاعية والتلفزيونية...

لكنَّ قِصَـر مدة مكوثـه في الكويت عند زياراتـه الأخيرة كانت تحـول دون مواصلة استكمال هذه المشاريع.

وقد رحل د. عبد الرحمن علي الحجي عن الحياة، وخلف إرثا عظيمًا من إصداراته الرصينة وكتبه القيِّمة ومحاضراته الرائعة، خاصة فيما يتعلق بتاريخ الأندلس التي عشقها طوال حياته وعاش آخر عشرين سنة من حياته على أرضها، مستشقًا هواءها، ومطلعًا على مبانيها وأحيائها، لكنه لم يستطع تحقيق كل طموحاته، فقد كان يطمح إلى تأسيس مركز إسلامي في أسبانيا أو بريطانيا لتوثيق كامل التاريخ الأندلسي، وكانت لديه العديد من البحوث والكتب والإصدارات التي كان يكتبها ويجمعها ويؤلفها، لكنه فارق الحياة دون إصدارها.

وكم تمنيت أن يقوم أحد رجال الأعمال أو المؤسسات الثقافية الكبرى في العالم العربي والإسلامي بتقديم إمكاناته المادية والإدارية ليُمَكنَّه من تأليف إصداراته وإعداد مشاريعه العلمية.

وكم من علماء الأمة اليوم أمثال د. عبد الرحمن الحجي، الذين لديهم طموحات لخدمة الإسلام والمسلمين، لكنهم يعانون قلة الدعم لتنفيذ مشاريعهم العلمية والبحثية الكبرى.

ولعل هذه المقالة تُحرِّك وتشجِّع رجال الأعمال والجمعيات والأوقاف الخيرية والمراكز الثقافية لدعم علماء الأمة ومُفكّريها.

رحم الله الدكتور عبد الرحمن علي الحجي الذي غادرنا في ٥ جمادى الآخرة الحجي الذي غادرنا في ٥ جمادى الآخرة عادد الموافق ١٨ يناير ٢٠٢١م، بعد حياة حافلة بالعطاء والهمّة والنشاط إلى آخر أيام حياته، وبارك في ذريته، وسخّر من أبناء الأمة مَن يوثِق تراثه الكبير، ويكمل مشاريعه التي كان يطمح إلى تحقيقها.

وفي الوقت الذي نستذكر فيه مآثر الفقيد د. عبد الرحمن علي الحجي رَحَمُ أُللَّهُ، فإننّا ندعو لزوجته ورفيقة دربه السيدة منال الربيعي (أم بلال) التي غادرت الحياة بعده في سبتمبر عام ٢٠٢١م، وقد شاركته همومه وأحزانه وتطلعاته خلال خمسين عامًا، وكانت تكتب له كتبه ومؤلفاته بخط يدها، فهو يُملي عليها وهي تكتب، وقد مكثت معه سنوات فقط في إعداد كتاب «التاريخ الأندلسي»، داعيًا المولى عَرَّهَ مِلَ أن يرحمهما ويجمعهما في دار السرور والخلود.

والحمد لله رب العالمين.



## عبد الواحد عبد الجبار التركي (\*)

تمر السنين عابرة فوق جدار العمر تسابق الزمن لتضعنا في نهايته، أو أشرفت على نهايته، وكأن ما أرويه الآن لم يكن العام الدراسي ١٩٦٧ / ١٩٦٨ عندما كانت أعمارنا بحدود ٢٢ سنة أو أكثر بقليل جدًا.

في الصف الرابع، قسم التاريخ / كلية الاداب / جامعة بغداد: عندما لاحظنا أن في الجدول الدراسي مادة جديدة هي التاريخ الأندلسي، وجاء يوم السبت الساعة الثامنة والنصف صباحًا عندما دخلنا إلى قاعة الحرس ودخل علينا شاب وسيم، شاب لا يتحاوز عمره عن أعمارنا نحن الطلبة سنوات

(\*) تربوي، وباحث في التاريخ، من العراق.

قليلة، ليقدم نفسه لنا، إنه عبد الرحمن الحجي أستاذ مادة التاريخ الأندلسي التي ستكون المادة المقررة لنا هذا العام، وأنه كما علمنا عنه أول أستاذ عراقي حصل على درجة الدكتوراه في تاريخ الأندلس.

## الأستاذ عبد الرحمن الححي مدرّسًا:

كانت الحصة الأولى هي التعريف بنفسه وباالمادة التي يدرسها والمصادر التي نعتمد عليها، مذكرنا أن المصدر المهم الذي يجب أن نقتنيه عن التاريخ الأندلسي مؤلفه الدكتور محمد عبد الله عنان.

ولثقته بنفسـه العالية وبمادتـه العلمية قد نال إعجاب الجميـع، وكانت حصة الدرس من

الحصص المحببة لنا لنلتقي بالأستاذ القدير وهو يشير لنا على الإيجابيات التي قدمها الحاكم العربي لبلاد الأندلس والتي أصبحث منارًا للعلم التي يقصدها أغلب أولاد ملوك أوربا وأصبحت جامعات قرطبة وإشبيلية وغرناطة مدن إشعاع حضارى وعلمي للعالم أجمع.

ويذكرنا أستاذنا الكبير رَحْمَهُ ألله بالأخطاء الجسيمة التي أضعفت البلاد والتي أدت إلى تحويله إلى دويلات متناحرة بسبب الطمع في السلطة بالتآمر والتناحر وبيع الذمم للأعداء، والذي أدى بالتالي إلى كارثة انتهت بالانقسام والضعف والانحلال بعدما ملئت الدنيا عدلًا وعلمًا.

## الأستاذ عبد الرحمن الحجي إنسانًا:

كان رحمه الله تعالى صديقًا وأحًّا وناصحًا لحميع طلبته.

من الذكرى التي تجرّني إلى قاعة الامتحان النهائي لمادة أستاذنا الكبير عبد الرحمن الحجي -رحمه الله بالفردوس الأعلى- (التاريخ الأندلسي) فعندما وزعت الأسئلة علينا تفاجأنا جميعًا أن نوعية الأسئلة ليست كما تعوّدنا عليه كسردٍ تاريخي للأحداث، بل كانت أشبه بمادة الرياضيات، إما أن تحصل على درجة كاملة على كل سؤال أو يكون صفر، على نمط الصح والخطأ حيث في كل فرع منه إما تؤيده وتقول صح أو خطأ،

ليحدد لك الدرجة بما أجببت. وكذلك سؤال الفراغات وغيره، ونتيجة ذلك أصاب اغلب الطلبة الإرباك والخوف من الإجابة، وعندما لاحظ ذلك وبسرعة بدأ يمر على كل طالب يهدّئه ويرشده ويطمنه أن ساعة الامتحان هذه لا تحدد نتيجة مسيرة دراسية لسنة كاملة وأنه يعلم بمستوى كل طالب واهتمامه في مادة الدرس، ويعلمنا أنه راض عن مستوانا الدراسي، وهذا مما أعاد الثقة للجميع.

أدينا الامتحان وتجمَّع البعض خارج القاعة ينتابهم الخوف من الإجابة التي قدموها، فما كان من أستاذنا الشاب الطيب إلا أن يقف بين الحميع مطَمِّئًا لهم أن النجاح سيكون حليفهم إن شاء الله، وقال بصوته الحنون: اطمئنوا جميعًا.

هكذا كان الأستاذ المرحوم عبد الرحمن الحجي الذي حبَّب مادته التدريسية لطلبته بحسن أدائه وخلُقه الكريم، بل أتمكّن أن أقول إن كثيرًا من طلبته قلَّد طريقته في التدريس والتعامل مع الطلبة.

كان الأستاذ عبد الرحمن الحجي الذي عرفناه لسنة دراسية واحدة، قد استطاع أن يملأ قلوبنا حبًّا واحترامًا له، وذكرى لا تنسى، وبقي اسمه ملازمنا إلى الآن وقد بلعت السنون العمر لتُوصله إلى نهايته، أو أشرفت على نهايته.

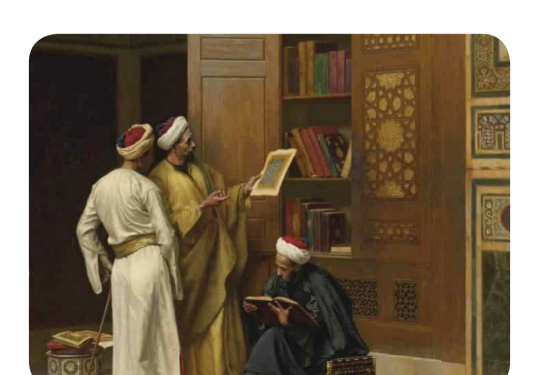


وأخيرًا أقول: لقد رحل أستاذنا عبد الرحمن الحجي جسدًا لكن روحه وذكراه ستبقى على مر السنون مهما طالت، تذكر ما قدمه للبحث التاريخي من مؤلفات وبحوث أصبحت من المراجع الثقة لكل باحث تاريخي لبلاد الفردوس المفقود،

والتي جعلته حيًّا لم يمت بذكراه وسيرته وعلمه.

أسال الله أن يجعل الفرودوس الأعلى مأواه مع الأنبياء والصالحين وأن يرزق أولاده البارين الصبر والسلوان وأن تكون سيرة حياته منارًا للآخرين للسير على نهجه.







د. عامر ممدوح<sup>(\*)</sup>

يطلق عليه: الدكتور (عبد الرحمن علي الحجي)، وأسمّيه: الوالد، والأستاذ، وعاشق الأندلس وفارسها، وشيخ مؤرخي الأندلس الأفذاذ، وخاتمة جيل الفاتحين.

فماذا أريد أن أدوّن في وصفه، وبيان مكانته، ودوره، وإسهاماته، وجهده لم يكن لينهض به جيل كامل من طلاب العلم، تحقيقًا وتأليفًا، دفاعًا ونشرًا لرسالة الإسلام، وإعلاءً لشأن تاريخنا الإسلامي الزاهر المجيد؟!

مع أن المشاعر تجاه الوالد الحبيب الحجي كانت دومًا غريبة، فأنا أكتب اللحظة وكأنه بيننا، لم يغب عنّا، ليس إفراطًا في التخيل، وإنما لأن الرجل الكبير استطاع أن يملأ علينا جانبًا مهمًّا وحيويًّا بزادٍ وفير، فمتى

وقتها كان حب القراءة يملأ عليَّ كل تفاصيل الحياة، عندما وقع بصري على اسم الدكتور الحجي رَحْمَهُ اللَّهُ ضمن كتابه (نظرات في دراسة التاريخ الإسلامي)، يومها وجدت نفسي إزاء شخصية فريدة، تجذب القارئ والطالب على

نحو غريب، وقلمه الممتلئ غيرة وحماسة على

الدين والتاريخ الإسلامي.

احتجت إلى رأيه وفتواه كان في كتابه الأثير

(التاريخ الأندلسي) الإجابة، ومتى اشتقت

إلى رؤياه طالعتُ قناته على اليوتيوب فإذا به

ما زال يغمرك بمحبته وعلمه وإيمانه وتقواه

أوليات ضرورية

وأنا ما زلت في نهاية المرحلة الإعدادية،

ابتدأت الحكاية في تسعينات القرن الماضي،

وإنسانيته، دون مبالغة.

( \* ) أستاذ التاريخ الأندلسي/ الجامعة العراقية ـ كلية الآداب.



ومند ذلك الحين، غدا هو ومعه أستاذي الكبير الدكتور عماد الدين خليل حرعاه الله-، يشكّلان ركبًا أساسيًا في الجانب المعرفي، ويشدّاني بقوة إلى حقل التاريخ، فكان الاختيار طواعية بالانضمام إلى هذا العالم الفسيح الذي ما زالت أعيش عبقه ونسيمه مع أساتذتي الأكارم.

وسبحان الله، فإن كنتُ قد تشرفت بلقاء أستاذي د. عماد الدين خليل مرتين، فإن الفرصة لم تتح لي لقاء أستاذنا الحجي وجهًا لوجه، على الرغم من أني كنت أبعد عنه في إحدى المرات عدة أمتار!! يومها سمعت عددًا من الزملاء يتحدثون عن مقدم شخصية أكاديمية مرموقة كلها عنفوان وحماسة تلقي محاضرات متعددة عن الأندلس في مساجد بغداد.

ومضت الأيام، وازداد الارتباط بما يكتبه الدكتور الحجي، مع أن جمع مؤلفاته كانت مهمة شاقة ولكن كان كل مؤلف أعثر عليه بمثابة الكنز الذي أضمه بشدة وأحرص عليه وأخاف فقدانه!

ووسط ذلك كله، لا حيلة للتواصل معه وهـ و البعيد عن بـ لاده، مثله مثل أي مثقف أصيل الفكر والرأي، فهو المسافر دومًا من

أجل قضيته، الأندلسي الفاتح الذي أبى إلا أن يحط رحاله في أرض أجداده ليقول كلمته من منبع التاريخ، فهو من نسل طارق وموسى وابن تاتشفين.

وكانت الانتقالة المهمة، يوم تعرفت على حسابه في تويتر، فكان التواصل المباشر، المذي ملأني بسعادة غامرة، وبالمعلومة المفيدة النافعة، والصحبة الطيبة، والإحساس الذي قل أن يشعر به المرء.. وأسميه دومًا (شعور التعامل مع الكبار).

# فكيف وجدتُ الحجي؟

بل قل كيف سيكون: رقيقًا حنونًا، عالمًا ثبتًا، فارسًا مغوارًا، شجاعًا أصيلًا، إنسانًا فريدًا، والدًا للجميع بكل ما تعنيه الكلمة..

لا تجده يكل أو يمل من التواصل مع أبنائه وطلبته، يقدم لك الإجابة بإتقان، ويغالب صعوبات حياته ووقته ليحقق التواصل، ويفيض عليك تفاؤلًا وودادًا، يفاجئك وسط الحديث فيسأل عن أحوالك وعائلتك ووظيفتك، بل ويسأل عن الكثير ممن تواصلوا معه سابقًا وأين وصل بحثهم وعملهم الدراسي!!

ووقتها كنت قد عاهدت نفسي وأستاذي الكبير أن أوفيه ولو القدر القليل من حقه،

بأن أكتب عنه ولأول مرة بشكل أكاديمي، فذلك شرف كبير، على الرغم من ممانعته أولًا، حينها قلت له هذا الأمر حق وواجب علينا، فكان الإنجاز الذي ما زال يحظى بمكانة خاصة في نفسي بعد سنوات من الصبر ومغالبة الانشغالات، ويكفيني فخرًا أنني حصلت على ١٥ إجابة أساسية تمثل ملخص فكر ورؤية الدكتور الحجي، كتبها بنفسه، وظل يعدني بإكمالها رَحَدُاللَّهُ، فيرسل بنفسه، وظل يعدني بإكمالها رَحَدُاللَّهُ، فيرسل ما زلت احتفظ بها، حتى اكتملت، فكان بحثي المتواضع (الدكتور عبد الرحمن بحثي المتواضع (الدكتور عبد الرحمن الحجي والمنظور الإسلامي لتاريخ الأندلس) والمنشور في عام ٢٠١٧.

وبقي التواصل مع الدكتور عبر رسائل تويتر، أو الهاتف على قلته، مع زيارات حنونة في المنام كانت تثير قلقي على صحته، فأبادر لأطمئن عليه، حتى كان آخر تواصل معه يوم ألقى محاضرته عن انتشار الإسلام في الأندلس في أيام الحجر الصحي، يومها باركت له جهده، واستفسرت منه عن عدة أمور أجابني عليها بشكل دقيق كعادته، وسأرفق في ختام هذه الورقة بعضًا منها.

وأقول بصدق: إن ما جمعني بأستاذي ووالدي الكريم الدكتور الحجي هو أكبر

وأرق من أي علاقة بين أستاذ وتلميذ .. هي صلة روحية لا تفسرها الكلمات، ونبضات قلب لا تترجمها العبارات..

لذلك كان يوم وفاته الحزين غريبًا عليً، قد تركني لساعات دون تركيز، والتعازي تتوالى علي وأنا العاجز عن تفسير الحدث المؤلم، ولكن هو قدر الله وقضائه، فإن كانت الدعوات له لا تنقطع بالرحمة والمغفرة، فإن العهد باستكمال مسيرته، والتنويه بجهده ومكانته ومآثره، سيبقى منهجًا لنا، وهدفًا نسعى ونبذل جهدنا فيه.. لعلنا نصل يومًا إليه.

# ۲ اضاءات منهجیة 🛞

يُعدّ الدكتور عبد الرحمن الحجي رَحْمُهُ اللهُ، أحد فرسان التاريخ الإسلامي عامة، والأندلس خاصة، وذلك بما قدمه من نتاج مهم ومؤثر، طيلة مسيرته الرائعة.

ويمكن لنا أن نسجل هنا على سبيل الإيجاز والتركيز، وبعد مصاحبة لتراث الدكتور الحجي امتدت أكثر من عقد من الزمان، أن نتاجه امتازب:

الريادة: فهو من رواد التاريخ الإسلامي الأندلسي، والذين تخصصوا منذ وقت مبكر وبذلوا جهدهم بشكل متواصل



ليقدموا نتاجهم العميق والمؤثر في هذا الميدان.

- التميز: فالدكتور الحجي له خصوصيته، اهتمامًا، وأسلوبًا ومنهجًا، والتي منحته المكانة المهمة في هذا المجال.
- الأصالة: فجهده أصيل، وكل حرف كتبه وقدمه للمكتبة التاريخية هو خاص به وحده.
- التوثيق الصارم: فالدليل أولًا، ولا قول ولا فول ولا ادعاء دون نص أو رواية موثقة.
- الأسلوب المؤثر: فقلمه أدبي رفيع ممزوج بعاطفة جياشة وشاعرية متمكنة، وتكاد تشعر بالأحرف والكلمات تنطق بدواخله.

ولعل حجر الزاوية في كل ذلك، حالة الترابط التي قدمها الحجي رَحَمُهُ الله بين الإسلام والتاريخ، أو ما يعبر عنه دومًا به (المنهج والتطبيق)، فالتاريخ الإسلامي في منظوره ليس تاريخ فكر وأحداث وظواهر اجتماعية وأوضاع سياسية ودول سادت، بل أيضًا وقبل ذلك - هو تاريخ عقيدة

شاملة، لها سماتها وخصائصها ومقوماتها المميزة. (الحجي، نظرات في دراسة التاريخ الإسلامي، ص١٣).

وانطلاقًا من هذا التصور، تغدو معرفة التاريخ الإسلامي ضرورة للأمة الإسلامية وحتى لغيرها من الأمم، فتقديم التاريخ يجب أن يكون بأمر محقق وبروح متناسبة مع طبيعة الإسلام لأنه أحد أهم الروافد في تغذية الوعي الإسلامي الحاضر. (حوار مع مجلة المجتمع الكويتية، العدد ١٧١٢، مح ٢٠ / ٧ / ٢٠٠٦، ص٢٤).

ولذلك كله يجد الدكتور الحجي أنه لمن الصعوبة أن يكتب التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية غير مسلم، وإن اكتست بعض كتاباتهم بجمال الإنصاف وأزالت بعض الإجحاف وقدمت شهادات علمية مهمة، ذلك جانب إيجابي لا يهمل ولا يبعد، لكن من الناحية الأخرى، لا بد من القول، إنه حتى المسلم الذي لا ولاء كبيرًا له، ولا يغار بوضوح على إسلامه أو يرتبط به قويًا - لا يجيد كتابته. (الحجي، كتابة التاريخ الإسلامي لمن؟، مجلة المجتمع، العدد ٢٠١١ / ١٩٧١، ص٤٤ - ٤٥).

إن المنظور الإسلامي الواضح الذي تعامل به الحجي مع التاريخ، كان هو الأساس الذي انطلق منه لرسم صورته وتدوين مراحله، وذلك وفق رؤية واضحة تربط أوله بآخره، مهما ابتعدت المسافات، وتعددت الكيانات والأشكال السياسية التي عبر عنها.

ولم يكن هذا المنهج نظريًا فحسب، فمن يتابع كتابات الحجي يلمس بشكل واضح وجلي أنه عمل على تقديمه بشكل تطبيقي بارز، وكان كتابه المهم (التاريخ الأندلسي) خير شاهد على هذا الأمر، إذ نتلمس التأني في قبول الروايات التاريخية وعدم اعتمادها إلا بعد التوثق منها، كما نلمس الدقة في تعريفات المصطلحات الأندلسية وحدودها وألفاظها، مع التميز في الأسلوب الأخاذ، والدقة المتناهية في البحث، والمنهج الروايات التاريخية.

ويلفت الحجي الانتباه إلى جزئية نجد من المهم ذكرها، وهي مدى الدقة في تدوين مؤلفاته والتي تصل حدًا من الصرامة ألا تحدث تغييرًا على ما كتب ولو مضت عليها السنوات لشدة ما تثبت في تدوين معلوماته،

ويقول: (إن طريقتي ألا أغير فيما سبقت كتابته إلا الضروري جدًا أو إضافة مصادر جديدة أو ظهور أمور كانت مجهولة أو تقديم معلومات ذات أهمية في الموضوع نفسه تقتضي الإشارة إليها أو التنويه بها خدمة للموضوع وتوضيحًا له)، (الحجي، الكتب والمكتبات في الأندلس، ص١٤).

لقد جاء منهج الدكتور عبد الرحمن الحجي مبنيًا على قاعدة التوثيق التاريخي، واعتمادها أساسًا للبحث والدراسة، مثلما إن رؤيته الإسلامية لحوادثه ومجرياته ومنحنياته بقيت حاضرة على الدوام في تناوله لها.

# 🎇 الأندلس في عيون عاشقها 🕌

يدرك الجميع مدى تملّك حب الأندلس من شخصية وفكر الدكتور الحجي رَحَمُهُ اللّهُ، فقد نمت بذرة العشق هذه حتى غدت شجرة باسقة تعيش معه في كل لحظاته وسكناته وكتاباته، وهمّ التدوين والوفاء للتاريخ الأندلسي كان بمثابة المهمة الأساسية التي نذر نفسه لها حتى آخر أيام حياته رَحَمُهُ اللّهُ.

ولو قلبنا كتابه (التاريخ الأندلسي) على سبيل المثال، لوجدنا أنه يمثل أساسًا رصيئًا



لـكل من يريد دراسـة تاريـخ الأندلس، بما احتـواه من معلومات مكثفة، وتدقيق متقن، ونقاشات متميزة، أما بقية مؤلفاته فلم تقلّ عن ذلك شأدًا.

لقد تميـز الدكتور عبد الرحمن الحجي بمنظـوره الإسـلامي الواضـح للتاريـخ الأندلسـي، فبه تعامل معه، وعلى أساسـه فسر أحداثه، ووفق مقتضياته قدم رؤيته لما مـر عليه من تقلبات وتحولات انتهت بقصة الضياع المؤسفة.

ولما سالت أساذنا الحجي عن هوية الأندلس التي يراها أجاب بأن التاريخ الأندلسي لا هوية له إلا إسلاميته، وهذا أساسي الاعتبار في كل دراسة تتناول جانبًا منه وهو ما يجب على الباحثين النظر إليه، وهـذا ما يحتاج أن يشترك فيـه مع بقية العالم الاسلامي، وهي واضحة في الأندلس أشد الوضوح لمن يمعن في دراسته عن قرب وأناة وعمق، ولولا هذه الهوية ما كان هنالك أندلس، وهذه الصفة هي التي قادته إلى كل ما أنتج وما سـجل وإلـي بقائه كل تلك المدة أمام ما واجهـه داخليًا وخارجيًا، وهو الأشد الأوضح.

ولذلك فإن التعامل مع أحداث الأندلس كان يتم وفق هذه الرؤية، ولو تابعنا نماذج منها لوجدنا مصداقًا لقولنا، من ذلك قضية الفتح الإسلامي ودوافعه ونتائجه، انتشار الإسلام في الأندلس، استقرار الفاتحين، تقديم إشارات مركزة عن عوامل الامتداد والاتساع وأسباب الضعف والتراجع والانحسار، إظهار تكامل التاريخ الإسلامي الأندلسي من خلال التعامل مع قضايا المرابطين والموحدين ودور بلاد المغرب في المناش الوجود الإسلامي في الأندلس.

والأمر لا يختلف في الجانب الحضاري، إذ دوّن الدكتور الحجي المنجز الحضاري الإسلامي بشكل مترابط مع الالتزام الديني، ورأى أن كل مظاهر الحضارة من عمران وعلم وتأليف ودبلوماسية وغيرها هي تجليات لأثر الدين العظيم في نفوس الفاتحين.

وهـو بذلك ينتصـر لإسـلامية المجتمع، وإخلاصـه لمبدئـه وهويتـه، مواجهًا كل الشـبهات التـي يرددهـا البعـض ويحـاول مـن خلالها الطعن بالمجتمع الأندلسـي، بل كان يؤكـد على أن هـذه الهوية الأصيلة هي الغالبـة، وهي معيار التـدارك والقدرة على تجاوز لحظات الضعف ومواجهة التحديات.

ومحاولة الإحاطة بالجانب الأندلسي من مسيرة الدكتور الحجى مهمة شاقة وليست يسيرة، وهي غنية بالكثير الكثير من الوقفات، أجد أهمها ما طرحه عقب سقوط غرناطة، فيبدو أن هول ما لاقاه المسلمون في الأندلس بعد هذا الحدث الكبير، كان دافعًا ليذكر الدكتور الحجى فكرته حول التعايش في شبه الجزيرة الإيبرية، فوجدناه يتساءل: (ما الذي كان سيحدث لو تعايشت إسبانيا النصرانية الظافرة مع مملكة غرناطة، على الأقل كما بقيت إسبانيا النصرانية مـدى القرون الأولى مـن الفتح، أو حتى لو ترك المسلمون يعايشون النصاري في الوضع الجديد ولو على شكل أقلية، كما كان هؤلاء قبلًا في المجتمع الأندلسي المسلم) (التاريخ الأندلسي، ص٥٢٢).

ويؤكد في موضع آخر ذلك الأمل بالقول: (كم كنا نأمل أن تتعايش الديانتان القول: (كم كنا نأمل أن تتعايش الديانتان الإسلامية والمسيحية - جنبًا إلى جنب في شبه الجزيرة الإيبيرية، خاصة وقد ظهرت بعض البوادر التي لو استمرت في النمو ، بتعاون الطرفين ، لكنا نشاهد المسجد يقف إلى جانب الكنيسة حتى الآن في إسبانيا والبرتغال، ولحُقنت بذلك الكثير من

الدماء التي أسيلت، ومما لا شك فيه أن اتحاد الإمكانيات والتعاون الفكري وتزاوج القابليات خير وأنفع للإنسان وحضارته من نيران العداوات والحروب، كل ذلك على الرغم من التسامح الرائع الذي عامل به المسلمون غيرهم) (أندلسيات، ص٧٥).

# اقتباسات واجابات (من الأرشيف الخاص)

من أروع ما قاله الدكتور الحجي رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

التوثيق المؤتمن الصادق ألف باء في الكتابة العلمية، ولا بد بعد ذلك من الأمانة في الحفاظ على هذا التوثيق ووضع الهمة في متابعة الحقائق على ضوئه حسب ما يرسمه الدليل الذي يحتاج إلى فهم عميق و رؤية شاملة واعتبار لنوعية المجتمع وحياته وارتباطه الذي جعله بهذه المكانة والحالة والصفة.

التعليل لـدَيَّ -بعد ارتـكازه على الوقائع والحقائـق الواضحـة- لا يجب أن يخرج متباعـدًا عن حقيقة الأرضيـة التي يُبنَى عليها ذلك التعليل ويكون منسجمًا مع كل الحقائق والوقائع والتوجهات المعاشـة في ذلك المجتمع بحيـث أن نفي ذلك التعليل أو مخالفتـه ومباعدتـه يكـون صعبًـا و



ظاهر البعد عن الواقع، ويكون التعليل بعد الفهم العميق الشامل المتأنى، وإلا فسيأتي غير ناضج وربما مباعدًا أو مناقضًا، مما يمكن وضعه بعيدًا عن أية منهجية علمية أو حالة بحثية أو وضع أكاديمي، لعل هذا هو الذي أجّل تعليل بعض الوقائع الأندلسية أثناء عرضها لعدم وجود المعلومات الكافية لإصدار حكم وفهم أسبابه ومعرفة تأثيره، كما جرى في الحديث عن الحاجب المنصور، إذ لدينا كتاب لابن حَيَّان خاص بالدولة العامرية وكتاب آخر مثيل له لغيره و قلة المعلومات أو تشابكها ووقوعها في مجال الحديث عن قضية محددة، وكذلك كما جرى في الحديث عن الأحداث التي تلت الدولة العامرية وأدت إلى حالة الطوائف.

الأندلسي ومنها الأندلسي ومنها الأندلسي مليء بالشبهات الذي أظهر الانتكاسات مكبرة أو مخترعة أحيانًا، وبالمقابل الكثير من الإنجازات و المفاخر مدفونة ومحجوبة فهي بحاجة إلى اكتشاف.

ه منهجي في كتابة التاريخ ما يوصلني اليه الدليل ولا أحمي مجروحًا أو أخفى مسيئًا بل أظهره قبل أى أحد،

ولأن المفاخر في تاريخنا هي الغالبة وإن اختفت أو أُخفيت أو جُهلت.

الله يعنى أبدًا بأى حال ودرجة أن نستر المواقف المتدنية وهي موجودة لكنها ضيفة في أوقاتها وأتباعها ومساحتها، ولكنها تبين بشجاعة ودقة وقوة مثلما فعل العديد من علمائنا كما تولى ذلك ابن حزم وابن حيان وابن الخطيب مثلًا، وقد نقلتُ من أقوال ابن حزم وابن حيان في كتاب «التاريخ الأندلسي» حين الحديث عن فترة الطوائف، ومثل ذلك فعلت بالنسبة لابن الخطيب أيام غرناطة، الوزير الشهم الفارس المجاهد.

البناء الإسلامي للإنسان يرفعه عاليًا بأي مقدار، والسمت العام ألا ينخفض عن الحد الأدنى، وهنالك عوامل تزيده رفعة أو تدنيه لكن أمام بنائه يصبح انحداره مما يطفو على السطح مهما كان سمكه، وفطرته مستعدة للعودة إلى المعهود منه، وهذا ما نلحظه في عصر الطوائف مثلًا إذ حين قام العلماء ومن عاونهم وأمكنهم تنظيف ما علا تلك الفطرة مع بذل الجهد بأهل القدوة استجاب له حتى من كان مثقلًا من الأمراء فغدا أولئك

من خيار الفرسان الذين قادوا النهوض ورفضوا المذلة والاستخذاء والتخلف، وبهذا يكون الانحدار أحد الظواهر التي تقود إليها أسباب ممكن معالجتها بأهل الفهم والسداد، القدوة و ليس بغيرها ما دامت لهم الشريعة مرجعية وحيدة.

الصراعات بين السلطة والعلماء مفتعلة مضخمة ملفقة في كثير من جوانبها بحاجة إلى عمق متبصر، أما موضوع حرق الكتب فهو مرفوض ومنتقد وغير سديد تم على ضيق وقلة وحدود لكنه في كل الأحوال مستنكر في أغلبه إلا ما كان من بعض الشذوذ في الفهم الإسلامي وإن كنت أرى وجوب معالجة هذا بغير الحرق ونقاء الفهم الإسلامي في الأندلس هو العام الشامل.

ه من يدرس المجتمع الإسلامي وتاريخه عليه أن ينظر في أبعاد المجتمع وطبيعته ليفهمه فهمًا سليمًا يصدر عنه باعتبار أن تصرفات هذا المجتمع مرتبطة بشريعته ولا يبتعد الدارس عن ذلك في عمله إن كان يريد الدقة والحقيقة والواقع، وبغير ذلك يكون كمن يبعد الوليد عن حضن أمه والنبتة عن جوها المناسب والغراسة في غير موضعها.

التوجه إلى الله بكل فعل وعمل وجهد، وهذا وغيره هو السبب فيما أنجزه المسلمون من تفوق نادر لا يدرك إلا بهذا المنهج، ولكن ما من شك أن ذلك متأثر بالظروف المحيطة، ولكن مهما بلغت سوء تلك الأحوال فإنه لا يقضي على مسيرة الإبداع بأي مقدار، ومن هنا وجدنا أن الإبداع لم يتوقف في أحلك الظروف، وهذه سمة يمتاز بها المجتمع المسلم، وبه يُفهم أن المؤثرات التي تتال من نوعية هذا المجتمع تكون في السطح، وقد أشرت إلى المجتمع تكون في السطح، وقد أشرت إلى دلك بمقدار في كتاب «التاريخ الأندلسي» بعنوان: الحركة العلمية، بعد الحديث عن معركة الزلاقة أيام الطوائف.

التاريخ الأندلسي ما زال ميدائا بكرًا لعمل البحثي، أظن ذلك بدرجة عالية جدًا، وكلما زاد الفهم لهذا التاريخ ومجتمعه وحضارته وازداد عمقًا مع الصحبة المتواكبة أدرك هذا الأمر بشكل أكثر سواء شمل هذا ما كتب فيه كتابة دون المستوى المرجو أو ما أهمل منه إهمالًا يكاد يكون كاملًا أو ما أسيئ فهمه، فالفتح الإسلامي للأندلس الذي قد يُظن أنه قد بلغ الكفاية في بحثه أراه



بأشد الحاجة للكتابة فيه وما أهمل منه عن قصد أو غيره من مثل انتشار الإسلام في الأندلس و دور العلماء في مجتمعه والقضاء وجوانب أخرى كثيرة نالها الإهمال، إلى جانب ما ذكر من شبهات قاتلة لبعض موضوعاته من مثل بلاط الشهداء واستخذاء الطوائف وسقوط الدول المتابعة.

وهكذا بالإمكان ستوق عشرات الموضوعات في هذا الأمر إن لم يكن المئات، ويشمل هذا: الحياة العلمية والاجتماعية والإنسانية كافة مما يدعو إلى إعادة النظر، وقراءة جديدة للنصوص، ومتابعة للمخطوطات، وكثير من شهادات غير المسلمين تؤكد هذه الأمور، وهذا يشمل الحياة الأندلسية بأركانها الثلاثة: الأندلس، محاكم التفتيش، وما تبقى حتى اليوم من ذلك الميراث. لذلك فلا بد من تشجيع الدارسين على هذا، وجلب انتباههم، وتشجيعهم على ذلك، وهذا ما يجب فعله كما قد تتلمس ذلك وتراه وتحس به.

ه يقول ابن الخطيب (٧٧٦هـ): إن معرفة أخبار الفتح كان يعرفها الأطفال ولكن لم

يبق لنا إلا القليل، وهو ما أمكن لابن حيان الاعتماد عليها، الكتب المذكورة هامشية والقصص كانت محل نقد من المؤرخين الثقات، كالمقرى الذي تبرأ من العديد من القصص المشبوهة كفتح القسطنطينية عن طريق الأندلس، الكتاب الذي ينسب لابن القوطية تجميعي، والثاني هو أيضا تجميعي من تلامذة المؤلف، هناك من كتب الأوائل ما يصنف بالهامشي، لا ضير بالاستفادة منها في حدود ضيقة، لا يستسقى منها بناء تحليلي متكامل. ليست كل الشبهات محدثة. بعض الشبهات الحديثة التي تكاد تغطى نتاج المستشرقين قد يكون لها أصل يبنون عليه، لكن تجد هذا الأصل منزويًا وحيدًا مختَلفًا عليه في كتبنا الأولية.

التنفيذ مشروع من ثلاثة أركان: تلفزيوني وعلمي وبحثي، من ثلاثة أركان: تلفزيوني وعلمي وبحثي، التلفزيوني لنقل كثير من المعلومات المتعلقة بالأندلس بإخراج محقق مدقق يبدو مرجعًا لأي أحد بعد ترجمته للغات أخرى، العلمي للقيام بالإشراف على الرسائل الجامعية في كل ما يتعلق بالأندلس وعموم التاريخ الإسلامي،

والبحثى لإنشاء مركز متخصص لتقديم بحوث وإصدار مجلة يحيا بالحيوية والفاعلية والحركية. هذا ما تبنيته منذ عقود، ومن أجل هذا كله وغيره مستعد لكل طالب علم وساع بجد للبحث وراغب في خدمة هذا التاريخ وأتمنى لو ألتقى بأى أحد من هؤلاء، وإنى أتمنى على كل من يتولى هذا الأمر أن يسمو بعمله فوق أى منفعة دنيوية التي تأتى هي ضمئا بطبيعتها وأن يكون في عمله مدفوعًا في خدمة هــذا التاريخ والعمـل على إظهار وجهه السليم دون إغفال أي منحدرات فيه مثلما يجرى مواجهة شبهاته لإظهار لآلئه الذي يستحق هذه الخدمة يبتغي في ذلك رعايته وأحقيته، والأجر فيه من الله تعالى.

الأندلسية المعقدة، من الموضوعات الأندلسية المعقدة، من أكثر الناس فهمًا لها مَن عَرَفَه كاملًا عن قُرب وسَبَرَ غَوْرَه، كلّما تفوَّق في ذلك كان أمكن في فهمه ومعرفته وتقديمه، تَبيَّنَتُ تلك الأمور في كتابات عدّة لا سيّما في كتاب: «هجرة علماء الأندلس لدى سقوط غرناطة ظروفها وآثارها» (نشر المجمع الثقافي

- أبو ظبي - الإمارات). كُلُّ ما جَرَى للأندلس من تردٍ وضعف وانحدار لم أجده قد مس أبعاد بنائه وذاته وحقيقته، بل كان ظاهرًا، لذلك ما إن يقوم الدعاة حلماء وأمراء وحُداة - للدعوة إلى تجديد معاني الإسلام في النفوس نجد الاستجابة -وإن استغرق وقتًا - كما جرى في عصر الطوائف مثلًا.

₩ إن الحروب التي خاضتها الأندلس في رد العدوانات الصليبية من إسبانيا الشمالية (أمام جبال ألبرت) وما وردها مما وراءها من أوربا الغربية برعاية البابوية، التي دامت نحو خمسة قرون متواصلة، أكلت كل طاقتها -لكن رغم ذلك ما تأخرت عن البناء والتجديد والعطاء- مما أنهك المقدرة وأعجزها وأوقفها دون الاستمرار، فأل بها إلى السقوط، هذه الحروب التي لم يتأخر عنها أحد بل يتسابقون إليها، قضت على أهلها -علماء وقادة ومسؤولين-كما قضت على دول الإخوة في الشمال الأفريقي: المرابطين والموحدين وحتى بني مرين، دون إهمال العوامل الأخرى الداخلية -الهفوات والانحدارات



والتقصير - بذلك أنفقت كل مكنة من الجهد والمال والتفوق الإنساني الذي امتلكته، وكان فقدان الإنسان القائد الإيماني والفكري والمهاري، الذي أذهب المُكنات، أمام تجمع القوى الباغية المتحدة عليها برغبة ألا يبقى إسلام في الجزيرة الأندلسية، في حقد دفين، فَقَدَ كُلُّ معنى كريم بأحابيل موهمة ملفقة مكذوبة، أنتج مما أنتج محاكم التفتيش الغاشمة وما قادت إليه من ارتكابات متوحشة مُجَانبةً كُلَّ القِيَم الإنسانية فضلًا عن الخلقية والدينية، مستمرةً في الملاحقة لكل ما هو إسلامي، بروح الحقد الصليبية، حَمَلَها إلى حرق الثروة العلمية والهدم العمراني الفريد والمآثر

المتنوعة وحاملها وعاملها ومنتجها، حتى خارج شبه الجزيرة الإيبيرية في الشمال الأفريقي بل حتى الفلبين لا بل حتى أمريكا الوسطى واللاتينية، وإن كانت هـذه بحاجة إلى ما ضاع من وثائقها، أكثر من غيرها. الخلاصة: يكون هذا السقوط بسببين واضحين رئيسيين: الداخلي والخارجي، لكن الخارجي كان أبعدَ أثرًا وتدهورًا وتكسرًا، دون رفع أى لـوم عن أحد ولا تبرير لأى تخلف أو تقصير، لكن الأمر المتعلق بتكوين صورة أجود وأدق وأوثق تبقى بالانتظار والأمل والشوق إلى ظهور وثائق مُرَفدة معتمدة جديدة، تأتينا ببعض ما له عُلاقة بهذا الأمر وغيره مما يلقى ضوءًا جديدًا.

# 

إن الدكتور الحجي رَحْمَهُ اللهُ مثّل مشروعًا متكاملًا لتدوين التاريخ الأندلسي وإنصافه، والوفاء بالعهد له هو الآخر يمثل مشروعًا كبيرًا وضخمًا، أوله الكتابة عنه أكاديميًا حما تم الشروع به بحمد الله وفضله وانتهاءً بتحقيق حلمه الكبير

بإنشاء مركز دراسات التاريخ الإسلامي الذي ظل يدعو إليه ويعمل من أجله، وبين هذا وذاك الكثير الكثير...

رحم الله أستاذنا ووالدنا عبد الرحمن الحجي، وأسكنه فسيح جناته، والحمد -أولًا وآخرًا- لله رب العالمين.



## نادر بن وثير<sup>(\*)</sup>

لا أنسى موجة الفرح التي انتابتني في ربيع عام ٢٠١٥م حين أخبرني أحد أصدقائي أن المؤرخ الشهير الدكتور عبد الرحمن الحجي صاحب كتاب «التاريخ الأندلسي» قد حل ضيفًا على بلادي الكويت، وزاد الفرح عندما أخبرني صديقي بأن الدكتور يستقبل الجميع بصدر رحب حتى لو لم يكن لك سابق معرفة به، وكنت قد عرفت الدكتور عبد الرحمن عن طريق قد عرفت الدكتور عبد الرحمن عن طريق مؤلفاته الشهيرة ومقابلاته التلفزيونية الماتعة والنافعة في آن واحد، اتصلت بالدكتور فكان كما قيل لي، يهلل ويرحب فحددت معه موعدًا في اليوم التالي.

جمعت بين هيبة العلماء وتواضع الزهاد، في البداية كنت أساله بشيء من الحذر خوفًا من إزعاجه وإذا بي أرى رجلًا لا يكلّ ولا يملّ من الحديث عن التاريخ والكتب والعلماء والكتاب، جلستُ معه ساعات طويلة، وأنا أسأل وأسأل وهو يجيبني بتفاصيل دقيقة، ولا أزال أذكر صورته رَحَهُ أُللَهُ كما رأيته في ذلك اليوم؛ رجلًا بسيط المظهر بعيدًا عن كل تكلّف في زيه وجلسته وحديثه؛ يتكلم عن التاريخ والأدب والمؤلفات، كان جُلّ حديثنا عن الأندلس، كان يتكلم بأناة العالم المحقق، ولكن بسهولة المتحدث المفيد.

بشوشًا عطوفًا، صاحب شخصية عظيمة

ومما حفرته في ذاكرتي قوله: إن المستشرقين قد ركزوا على التاريخ لأن



التاريخ هو التطبيق العملي لتعاليم الإسلام، وأن كل الشبهات وبسـ قوطه يسقط الإسلام، وأن كل الشبهات التي روجوا لها تسـقط مع التحقيق العلمي. كما أخبرني بأن أفضل مؤرخ مشرقي كتب عن الأندلس هو الإمام الذهبي في كتابه (تاريخ الإسلام)، وأفضل من دوّن تاريخ الأندلس من المعاصرين العلامة محمد عبد الله عنان، وأسهب الدكتور الحجي بالقول عن مشروعه وأسهب الدكتور الحجي بالقول عن مشروعه التاريخي (مركز ابن حزم) الذي يعنى بتدوين التاريخ الإسلامي من جديد لكنه مع كامل الأسف لم يتم، ولعل طلبة الحجي ومحبيه يقومون بإنجاز ذلك المشروع.

ولم أخرج من داره إلا بعد ساعات طويلة مرت كأنها لحظات خاطفة، كان هذا أول لقاء جمعي بذلك المؤرخ الكبير، الذي كان يجاهر بعطفه وغيرته الشديدتين على أمته ودينه، وكان لا يخفي حزنه على ما أصاب الأمة من ركود وجمود في الفكر والسياسة، لكنه كان متفائلًا شديد التفائل في شباب الأمة، ولم أسمع منه تذمرًا ولا تجريحًا لأحد من الأموات والأحياء على السواء، لا في مقابلتي الأولى ولا حتى في المقبالات اللاحقة حفر الله له.

#### الحجى في سطور:

ولمن لا يعرف الحجى أقول: إنه عبد الرحمن بن على الحجي، عراقي المولد والنشأة، إسلامي النزعة والميول، أندلسي الهوى والتخصص، حصل على الدكتوراه من جامعة كامبريدج سنة ١٩٦٦م، ودرّس في العديد من الجامعات العربية مثل حامعة بغيداد، والملك سيعود، والكويت، وصنعاء، والإمارات، كان عالمًا متبحرًا كثير القراءة والاطلاع، يُمضى جُل يومه في القراءة، قال ذات مرة أنه قد قرأ كل مؤلفات العقاد وطه حسين وأحمد أمين وسيد قطب ومحمد عبد الله عنان وغيرهم الكثير ممن لا تحضرني أسماؤهم، ومما هو جدير بالذكر أن الحجى قد عاش آخر حياته في مدريد عاصمة إسبانيا، فكان يتردد على الصروح الإسلامية الخالدة في تلك البلاد التي سحرت فؤاد الحجي وأخذت بلته.

وله مؤلفات علمية وأدبية وتحقيقات وأبحاث سارت بذكرها الركبان، وانتفع منها خلق كثير، أشهرها كتاب (التاريخ الأندلسي) الذي يقع في ستمئة صفحة،

قال لى أنه قد ألفه في ست سنوات، ويصل عدد المصادر التي استند إليها حوالی مئتی مصدر من ست لغات مختلفة، وقد اختصر الحجى في كتابه هذا تاريخ المسلمين في الأندلس من عصر الفتح إلى عصر الانهيار والضياع، وهو في نظرى خير ما كتبه المؤرّخون المعاصرون عن ذلك التاريخ العظيم، وله كتاب (شعراء الأندلس) الذي كتب فيه عن كل الشعراء الكبار الذين عرفتهم الأندلس خلال ثمانية قرون، وله كتاب (العلاقات الدبلوماسية الأندلسية مع أوريا الغربية خلال المدة الأموية) وهذه الدراسة تعد من خيرة مؤلفات الحجي، إذ هي رسالته للدكتوراه التي قدمها في جامعة كامبريدج،

ومصادرها باثنتي عشرة لغة، منشورة كتابًا بالإنجليزية -كما ذكر لي- وتُرجمت إلى اللغة العربية وتم نشرها، كما ألف الحجي وأبدع التأليف في السيرة النبوية، وله محاضرات مصورة ولقاءات تلفزيونية لا حصر لها غالبها نُشرت في الإنترنت.

رحم الله الدكتور عبد الرحمن الحجي الذي وفاته المنية في ١٨ يناير ٢٠٢١م بعد أن أدى واجبه على أكمل وجه للحقيقة والتاريخ، رحل ولم ترحل آثاره الأدبية والعلمية وهو ممن يصدق فيهم قول الإمام الشافعي:

قَد مَاتَ قَومٌ وَمَا مَاتَت فَضَائِلُهُم وَعَاشَ قَومٌ وَهُم فِي النَّاسِ أَموَاتُ









## فاتن مصطفى السامرائي (\*)

#### عن المؤلف:

عراقي المولد والأصالة، شيخ المؤرخين في التأريخ الأندلسي، أستاذ التأريخ الإسلامي والأندلسي والسيرة النبوية في جامعات عربية آخرها في بغداد.

أخـذ اتجاهه وصـب اهتمامه في تاريخ الحضارة الإسلامية الأندلسية.

وبحث فيها وكتب وحقق وترجم.

هـو صاحب أول مؤلّف يشـمل تأريخ الأندلس من الفتح وحتى سـقوط غرناطة، وتعـد مؤلفاته بضمنه المذكور تـؤا مرجعًا ومنهجًا، لرصانتها. كما أنه مؤلف المناهج لمراحل مدرسية في الإمارات، التي برز دوره

التدريسي فيها ومنع من دخولها آخر فترة حياته. له عدة شهادات منها الدكتوراه في التأريخ وآخرها الأستاذية من بغداد، ودرس في عدة جامعات لعدة دول، حتى توفي إثر نوبة قلبية بعيدًا عن وطنه في مدريد. ولا يسع هنا ذكر مناقبه، وآثاره التي امتاز بها وهي خير لا محدودٌ نفعه.

#### هذا الكتاب:

هـذا الكتاب الصغير وعنوانه مشـوقان لاطـلاع الباحث والمهتـم بالحضـارة الإسـلامية، وهـو نهـج -الاطـلاع علـى الحضارة الإسلامية- لا بد منه لكل مسلم؛ ليعرف أن دينه دسـتور حيـاة كامل، لا كما يغيّبُنا اليوم ومنذ غير قريب المغرضون عن هذه الحقيقة.

<sup>(\*)</sup> تربوية وكاتبة، من العراق.

# اقتىاس:

66

«لقد عاش المجتمع الإسلامي بكل عصوره وأحواله موضوع العهود وحسن التعامل مع الآخرين على أساس خلقي وصادق. وكل ذلك مرتبط بالعقيدة الإسلامية والخوف من الله تعالى. وترسخت هذه الصفة وغيرها حتى غدت وبدت أخلاقية أصيلة تميزبها المجتمع المسلم وجربها وأقر بها كل أولئك الذين تعاملوا مع المجتمع المسلم». (ص٣٧)

"

في ذكر الجانب العلمي والثقافي للحضارة الإسلامية أوضح الدكتور أن الثروة العلمية والثقافية خلال عصور مختلفة تلك التي قسمها المؤرخون إلى عصور ثرية وعصور مظلمة، لا بد من دراسة البيئة في كل وقت منها وشخصية الأعلام ومقاصدهم. ويجيب على هذا التساؤل بأن العالم وقت ذاك كان يعطي بسخاء العلوم التي كافح وقضى سني عمره في التهام المعارف المختلفة ليخرج بفهم تحتاجه الأمة. كان يعطيه لوجه الله تعالى، فالمقصد الشريف سبب في أن يعين الله تعالى العالم، وقد ذكر سبب في أن يعين الله تعالى العالم، وقد ذكر

### أسلوبه

أسلوب الدكتور عبد الرحمن الحجي رحمًهُ الله يسير الفهم، والفكرة فيه واحدة تنم عن عقل عارف هاضم للقضية. بمجرد أن تنهي هذا الكتاب تغلقه؛ لتفتح عناوين أخرى تنهل بها من بحر الحضارة الإسلامية التي وسعت كل جوانب الحياة. فيبدو هذا الكتيب كمفتاح للبحث والتقصي لما غاب عن الكثير.

#### مضمونه

ذكر الدكتور بشكل موجز منهج العلاقات الدولية التي كان يتعامل بها الرسول عَلَيْكَ من البيئة البسيطة مقابل ما يسمى حضارات -زعمًا- عريقة الامتداد، وهمجيتها في التعامل مع ضيوفها حد التعذيب والقتل؛ وهو إن دل فعلى ركاكة أساس هذه الحضارات، إذ يخشى ملوكها وقاداتها من أن تُستغل ثغراتها، فلا مبدأ لهم يقويهم تجاه الأفكار الجديدة الدخيلة، إنما قوتهم باغتصاب البلدان، واستخدام خيراتها، ومعادنها كدروع، وأسلحة، وهذا هو كل ما لديهم. أما هذا الفكر الجديد فيحمل مبدأ، وعقيدة تدفعه، مع تنظيم، وخطوات محسوبة، وثقة بأن دولة جديدة وحضارة تقام على أساس قوى سيتنهض وتنافس حضارات مقامة لها أمد بعيد،



منهم الدكتور الكثير ك (ابن حزم الأندلسي، وشهم الدين الذهبي، ومفسري القرآن مثل الحافظ بقي بن مخلد) وفي أذهاننا الآن تلمع أسماء كثيرة. ومن أسباب هذا الشراء العلمي والثقافي هو حَثُّ الإسلام أساسًا على طلب العلم فاهتم الأعلام في تلك الأوقات بطلب العلم والبذل في سبيله كل المستطاع، وهنا ذكر الدكتور رَحَمُدُاللَّهُ ما جعلني أملك مشاعر مختلفة في آن واحد:

# اقتباس،

66

«كل ذلك كان يجري والتعليم حر يقوم به الناس قبل الدولة، والمدارس الرسمية قليلة، فغدا العلم -طلبه وتعليمه ورعايته- طبيعة وسمة أقامتها العقيدة الإسلامية، وتلك واحدة من ثمارها». (ص ١٥).

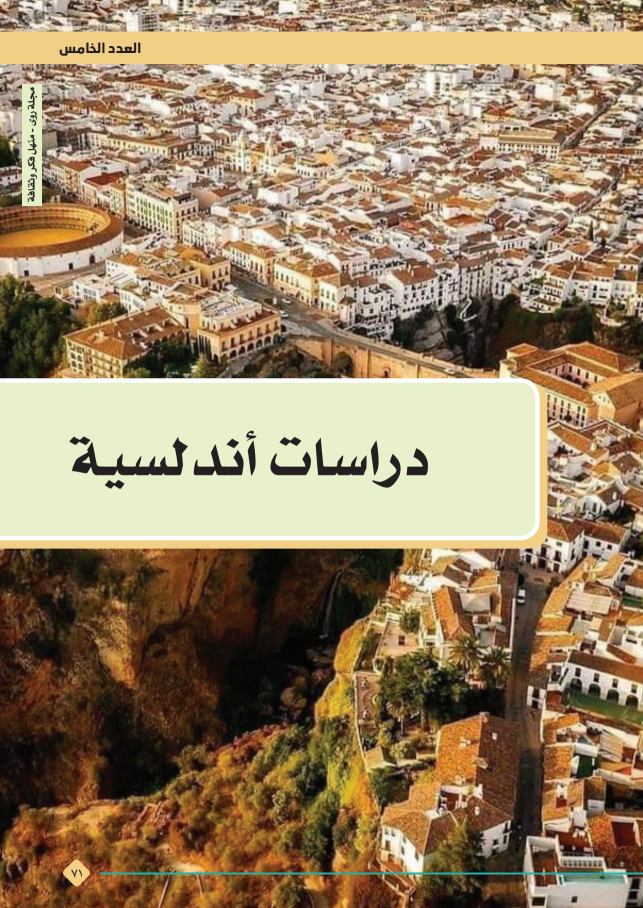
"

فأين نحن اليوم من انشغالنا بالعلم غير النافع الذي أصبح ضرورة لمواكبة العالم وللعمل فلا سبيل للتهرب منه إلا من زهد في الدنيا ورضًى بالقليل.

#### الجانب الحضاري المظلوم:

كان للجانب القضائي في الحضارة الإسلامية أهمية عنده، وقد وصفه بأنه مظلوم تأريخيًا، وهذا الباب يفتح للقارىء أن يبحث عنه المزيد.

وحقيقة هو جانب غير قليل الأهمية فحسن قرأت في كتاب «صور من حياة التابعين» لعبد الرحمن رأفت الباشا، قصة شريح القاضي، كم أثرت بي القصص التي ذُكرت (ص١١٧). فالقاضى المسلم يعمل وفق دستور القرآن، ويتميز بعقلية وفطنة ونباهة وهذا يدل على اهتمام الإسلام بكل جانب من الحياة، وضرورة التمسك بكتاب الله. إذ لا غنى لنا عنه، ولا تغربا الدول المتقدمة وتطورها أي غرور؛ فهي خالية من كل عدل ودساتيرها وضعت بعقول بشرية بصرها محدود وبصيرتها محدودة. وما يحصل معنا اليوم من تأخر ليس لأننا لم نواكب تقدم المتقدمين؛ بل لأننا تخلّينا شيئًا فشيئًا عن أسباب تقدمنا الخاص وبين أيدينا كل الأسباب، كمن بيده المفتاح وأمامه الباب لكنه أعمى بصر وبصيرة وأضاع تعليمات الاستخدام.





## أ. د. محمَّد على دبُّور ﴿ \* )

#### تقديم:

هـذا النوع من الكتابة التاريخية هو وليد الشعور بالعصبية للأمصار وارتباط المؤرخ بمدينته واعتزازه بها، وهـو نمط من أنماط الكتابة التاريخية التي ظهرت أولاً في المشرق الكتابة التاريخية التي ظهرت أولاً في المشرق الإسلامي في فترة مبكرة وذاع صيتها، فقد ألف ابـن زبالة كتابه أخبار المدينة في حدود سنة ١٩٩ هـ/ ١٨٤ م، كما ألـف الأزرقي (ت ٤٤٢ هـ/ ٨٥٨ م) كتابه أخبار مكة وما جاء فيها من الآشار، وألف أبو الفضل أحمد بن أبي طاهر المعروف بابن طيفور (ت ٢٨٠هـ/ ١٩٨م) كتاب بغداد، وألف أسلم بن سهل الرزاز الواسطي المعروف ب«بحشل» (ت ٢٩٢هـ/ ١٩٥٨ م) كتابه تاديخ هاسط الواسطي المعروف بابن طيفور (ت ٢٩٢هـ/ ١٩٥٨ م) كتابه تاديخ هاسط الواسطي المعروف بابن طيفور (ت ٢٩٢هـ/ ١٩٥٨ م) كتابه تاديخ هاسط الواسطي المعروف المناب والمنابذ وال

الواسطي المعروف بـ«بحشـل» (ت ١٩٢هـ/ علي بن الطيب الخلا<u>ة</u>)، وهو تصعيف واضح. ٩٠٥ م) كتابه **تاريخ واسط**(۱)، و**تاريخ واسط** (٣) عُني بتحقيقه: إبراهيم صالح- دار البشـائر للطباعة

> (۱) تحقیق: کورکیس عواد- عالم الکتب- ط ۱، ۱٤۰٦هـ/ ۱۹۸۲ م.

أيضًا لأبي الحسن علي بن محمد بن الطيب الجُلاَّبي (٢) الشهير بابن المغازلي (ت ٢٨٤هـ/ ١٠٩٠ م)، وألف أبو علي محمد بن سعيد بن عبد الرحمن القشيري (ت ٢٣٤هـ/ ٩٤٥م) تاريخ الرَّقَة (٣)، وألف الحاكم أبو عبد الله محمد النيسابوري المعروف بابن البيّع (ث) (ت ٢٠٥ هـ/ ١٠١٤ م) كتابه تاريخ نيسابور، وألف أبو القاسم حمزة بن يوسف بن إبراهيم السهميّ (ت ٢٧٧ هـ/ ١٠٣٥ م) كتابه تاريخ جرجان، وكذلك ألف أبو نعيم

- (٢) ورد اسمه في مقدمة الإحاطة لابن الخطيب (تحقيق: أ. عنان)، ١/ ٨٢، هكذا: (تاريخ واسط لأبي الحسين على بن الطيب الخلافي)، وهو تصحيف واضح.
- (٣) عُنــي بتحقيقه: إبراهيم صالح- دار البشـــائر للطباعة والنشر والتوزيع- دمشق- ط ١، ١٤١٩ هـ/ ١٩٩٨ م.
- (٤) ورد اسمه في مقدمة الإحاطة لابن الخطيب (تحقيق: أ. عنان)، ١/ ٨١، هكذا: (تاريخ نيسابور لأبي عبد الله بن اليسع)، وهو تصحيف أيضًا.

الأصبهانيّ (ت ٤٣٠هـ/ ١٠٣٨ م) كتابه ذكر أخبار أصبهان، وصنف الخطيب البغداديّ أخبار أصبهان، وصنف الخطيب البغداد، وكذلك (ت ٤٦٠ م) تاريخ بغداد، وكذلك الحافظ ابن عساكر (ت ٥٧١ هـ/ ١١٧٦ م) صنف كتابه الشهير تاريخ دمشق إلى غير ذلك من الكتابات التي ظهرت على شكل تواريخ لبعض المدن الإسلامية في شتى الأقطار، وهي مؤلفات كثيرة لا تُحصى.

وكان الاهتمام بهذا المجال في الأندلس كبيـرًا أيضًا، وقد ظهر كنوع من الرغبة لدى الأندلسيين في منافسة إخوانهم المشارقة في تبيان فضائل المدن الأندلسية ومكانتها وتاريخها وما يموج فيها من حركة علمية دائبة وازدهار حضاريّ متألق، فكثرت المؤلفات في هذا الجانب وتنوعت، وكان الشعور بالأندلسية يمثل آنئذ أهم مظاهر الحياة الثقافية في الأندلس، وقد بدا هذا الشعور واضعًا في عناية الأندلسيين بجمع تراثهم وكتابة تاريخ مدنهم، وكانوا شديدي التعصب لبلادهم، نرى ذلك من أنسابهم، فلا نكاد نجد عالمًا ولا أديبًا إلا ويُنسب لبلده أو مدينته، فيقال: القرطبي، والإشبيلي، والغرناطي، والبلنسي، والمالقي، والجياني، وغيرها من النسبة إلى المدن الأندلسية المتعددة.

وسنحاول في هذا البحث أن نتتبع جهود المؤرخين الأندلسيين في التأريخ لمدن الأندلس

المختلفة، بمعنى الوقوف على الكتابات التاريخية أو المصادر التي اهتمت بتاريخ كل مدينة من مدن الأندلس منذ ظهر هذا النمط من أنماط الكتابة التاريخية في الأندلس، مع التعريج على الأسباب التي تقف وراء شيوع هذا الاتجاه من اتجاهات التأليف التاريخي في الأندلس.

### أولية ظهور التأريخ للمدن الأندلسية:

من منطلق الغيرة والشعور بالذات أو الشعور بالأندلسية المائدلسية الكما ذكرنا حظيت المدن الأندلسية باهتمام أبنائها من المؤرخين الأندلسيين الذين تباروا في هذا المضمار فأبدعوا وتفننوا في ذلك، وباستقراء عدد من المصادر الأندلسية نستطيع القول إن هذا النوع من الكتابة بدأ في الظهور في الأندلس معبدايات القرن الرابع الهجري/العاشر الميلادي، عندما أخرج لنا أبوبكرأ حمد بن محمد بن موسى الرازي القرطبي (ت ٢٤٤ هـ/ ٩٥٥ م) موسوعته الضخمة الموسومة بـ (صفة قرطبة (١)

(۱) قرطبة (Córdoba): قاعدة الأندلس وأم مدائنها، تقع على نهر الوادي الكبير (Guadalquivir) في الجرزء الجنوبي من إسبانيا، وهي عاصمة مقاطعة قرطبة، يحدها من الشمال مدينة ماردة (Mérida)، ومن الغرب مدينة إشبيلية (Carmona)، ومن الغرب مدينة إشبيلية (Sevilla)، وهي في سفح جبل مطل عليها يسمى جبل العروس، اشتهرت بالعمران والحضارة، وقد سقطت نهائيًا في أيدي النصارى سنة علم 177 هـ/ 1770 م. انظر: ياقوت الحموي: معجم البلدان، علم عدها . الإدريسي: نزهة المشتاق، ۲۲ م 100 - 100 .



وخططها ومنازل الأعيان (العظماء) بها)، تحدث فيه عن طبوغرافيتها وخططها ومنازل أشرافها، وكانت هذه الموسوعة ومنازل أشرافها، وكانت هذه الموسوعة آنذاك تمثل نمطًا جديدًا من أنماط الكتابة التاريخية لم يُعَرف من قبل في الأندلس، ولذا كان هذا العمل الجديد لافتًا للنظر وجاذبًا للانتباه ومستدعيًا في أذهان المؤرخين الأعمال المشابهة له في المشرق الإسلاميّ، ولذا نجد أبا عبد الله الحميديّ صاحب «جذوة المقتبس» يعلِّق على هذه الموسوعة مقاربًا بينها وبين (تاريخ بغداد) - بقوله: «على نحو ما بدأ به أحمد بن أبي طاهر في أخبار بغداد، وذكره لمنازل صحابة المنصور بها»(۱).

كما ألف مطرف بن عيسى الغسانيّ (ت ٣٧٧ هـ/ ٩٨٧ م) العديد من الكتب التي تخص مدينة إلبيرة Elvira)، ومن أهمها

(۱) الحميدي: جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس- الدار المصرية للتأليف والترجمة- سلسلة المكتبة الأندلسية (۲)- القاهرة، ۱۹۲٦ م، ص ۱۰۵، الترجمة رقم ۱۷۵. المقرى: نفح الطيب، ۲/ ۱۷۲.

(۲) إلبيرة (Elvira): هي إحدى الكور والولايات الكبرى التي كانت تتشكل منها الدولة الأموية في الأندلس، والألف فيها ألف قطع، وليست بألف وصل، وتقع تلك الكورة في الجبهة الجنوبية لسفوح جبل إلبيرة، أسسها عبد الرحمن الداخل وأسكنها جند الشام وبعض مواليه، ثم خالطهم العرب، وظلت إلبيرة قاعدة لهذه الولاية طيلة عهد الدولة الأموية إلى حين انهيار هذه الأخيرة في أواخر القرن الرابع الهجري؛ فانتقل أهلها

كتاب (العارف) في أخبار كورة إلبيرة وأهلها وبواديها وأقاليمها وغير ذلك من منافعها، وقد ذكر ابن بشكوال أنه ألف للحكم المستنصر، كما قال عن الكتاب: «وهو كتابً حسنٌ ممتعٌ جدًا»(").

ونالت مدينة رَيُّه (Rayyo) اهتمامًا كبيرًا من قبل إسحاق بن سلمة بن إسحاق القيني (ت ٣٩٩ هـ/ ٢٠٠٩ م)، وهو إخباريُّ عالم كما وصفه الحُميديّ، فألف كتابًا يشتمل على أجزاء كثيرة في أخبار رَيُّه من

- الى غرناطة سنة ٤٠٠ هـ/ ١٠١٠ م إثر الفتتة البربرية بقرطبة، إذ خُربت إلبيرة وحلت غرناطة محلها انظر: البكري: جغرافية الأندلس وأوروبا، ص ١٢٦، حاشية رقم ٢. الرشاطي وابن الخراط الإشبيلي: الأندلس في اقتباس الأنوار وفي اختصار اقتباس الأنوار، ص١٧٠ ابن حيان: المقتبس-تحقيق: د. محمود علي مكي، ص ٢٤٩، حاشية رقم ٢٤.
  - (٣) ابن بشكوال: الصلة، ٣/ ٨٩٨، الترجمة رقم ١٣٧٨.
- (٤) رَبُّه (Rayyo): كورة مهمة من كور الأندلس، يحدها جنوبًا البحر المتوسط، وتصاقب كورة إلبيرة (Elvira) من الغرب، وتتصل أيضًا بكورتي الجزيرة الخضراء من الغرب، وتتصل أيضًا بكورتي الجزيرة الخضراء (Algeciras) وإستجة (Málaga)، وهي المنطقة التي أصبحت مدينة مالقة (Málaga) عاصمتها في جنوب شرقي شبه الجزيرة، والأصل في ضبطها تشديد الياء وضمها، إذ هي تقابل (Regio) ومعناها (الملكية)، وقد أورد هذا التفسير ابن سعيد في (المغرب)، فقال: إن معنى ربه عند النصارى (سلطانة)، وقد نزلها جند الأردن بعد الفتح الإسلامي للأندلس. انظر: ابن سعيد المغربي: المغرب في حلى المغرب، ١/ ٢٢٤. ياقوت الحموي: معجم البلدان، ٣/ ١٦٦. ذكر بلاد الأندلس لمؤلف مجهول، ص ٨٨.

بــلاد الأندلـس وحصونها وولاتهــا وحروبها وفقهائها وشعرائها(۱).

وفي القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الميلادي ازدهرت الكتابة التاريخية عن مدن الأندلس، خاصة في عصر ملوك الطوائف الذي شهد تجزئة الأندلس إلى مدن إمارات فكتب إبراهيم بن وزمر الحجاريّ تاريخًا لمدينة رئيّه، كما عهد إلى المؤن بن ذي النون صاحب طليطلة ونواحيها بتأليف كتاب في شعراء وادي الحجارة(٢) وتاريخها ومؤرخيها(١) فصنف لله كتابه الشهير: «مغناطيس الأفكار فيما تحتوي عليه مدينة الفرج من النظم والنثر والأخبار»، وقد عبّر المستعرب الإسباني والأخبار»، وقد عبّر المستعرب الإسباني أنخل جونثالث بالنثيا عن قيمته التاريخية

(١) انظر: الحميدي: جذوة المقتبس، ص ١٦٩، الترجمة
 رقم ٢٠٩. المقري: نفح الطيب، ٣/ ١٧٤.

- (٣) آنخل جونثالث بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٠٤.
- (٤) انظر: ابن الخطيب: الإحاطة في أخبار غرناطة تحقيق: محمد عبد الله عنان مكتبة الخانجي القاهرة ط ١، ١٣٩٥ هـ/ ١٩٧٥ م، ٢/ ٤٣٢.

بقوله: «ويعتبر تاريحًا حقًا لوادي الحجارة في صورة تراجم»(٥).

كما نجد أيضًا محمد بن عبد الله بن الأشعث القرشي الإشبيلي، فهو من مدينة إشبيلية، وكان شيخًا حافظًا للأخبار<sup>(۱)</sup>، لذا نجده يؤلف كتابًا في أخبارها بعنوان: «أخبار إشبيلية»، وقد عوَّل عليه ابنُ حيان كثيرًا في أخبار إشبيلية وما يتعلق بها من أحداث وشخصيات<sup>(۸)</sup>.

إن استمرار التأليف في تواريخ المدن، أو التواريخ المحلية، قد أظهر المدن الأندلسية باعتبارها وحدات حضارية فكرية، تعكس العديد من الجوانب العلمية والثقافية لهذه المدن، وكذلك الجوانب السياسية.

- (٥) أنخل جونثالث بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٠٤.
- (٦) انظر: ابن الفرضي: تاريخ علماء الأندلس- تحقيق: د. بشار عواد معروف، ٢/ ٦٩، الترجمة رقم ١٢٢٦.
- (۷) إشبيلية (Sevilla): من كبرى المدن الأندلسية، بل عروس مدن الأندلس، وتعني الأرض المنبسطة، وهي أول عاصمة اتخذها المسلمون في الأندلس قبل قرطبة (Córdoba)، وتقع على نهر الوادي الكبير (Guadalquivir) إلى الجنوب الغربي من مدينة قرطبة، وقد اشتهرت بشرف البقعة وطيب الأرض. انظر: البكري: جغرافية الأندلس وأوروبا، ص ۱۰۷. الرشاطي وابن الخراط الإشبيلي: الأندلس في اقتباس الأنوار وفي اختصار اقتباس الأنوار، ص ۱۰۲. ياقوت الحموى: معجم البلدان، ۱/ ۱۹۵.
- (^) ابن حيان: المقتبس- تحقيق: ملتشور أنطونيه، ص ٨٣-٦٧.

<sup>(</sup>۲) وادي الحجارة (Guadalajara): إحدى مدن الثغر الأوسط بالأندلس، وتُعرف أيضًا باسم مدينة الفرج، نسبة إلى بانيها الفرج بن مرة بن سالم المصمودي، وتقع إلى الشمال الشرقي من مدريد (Madrid) على مسافة ۲۰ كلم منها، وهي مدينة حصينة، ذات أسوار، كثيرة الخيرات والأرزاق. انظر: الإدريسي: صفة المغرب، ص ۱۸۹. د. محمود علي مكي: مدريد العربية، ص ۱۲. محمد الفاسي: الأعلام الجغرافية، ص ۲۱.



لذا نجد أن القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلادي كان أكثر غزارة مما سبقه فيما يتعلق بهذا النمط من الكتابة التاريخية، وخلال هذا القرن وقفنا على العديد من المصادر المختصة بالتأريخ للمدن الأندلسية، فوجدنا المؤرخ ابن علقمة البلنسي (ت ٥٠٩هـ/ ١١١٦ م)، وكان أديبًا ناظمًا ناثرًا، كتب عن بعض أمراء الطوائف في عصره (۱).

وضع ابن علقمة البلنسيّ كتابًا تاريخيًا مهمًّا في تغلب الروم (النصارى) على بلنسية (٢) تحت عنوان: (البيان الواضح في الملم

- (۱) ولـد ابن علقمة سـنة (۲۸ هـ/ ۱۰۳۱ م)، وتوفى يوم الأحد الخامس والعشـرين من شوال سـنة (۵۰ هـ/ ۱۱۱۲ م). انظر: ابن الأبار: التكملة، ۱/ ۲۳۵، الترجمة رقم ۱۱۸۸. ابن عبد الملك المراكشـي: الذيل والتكملة، السـفر السـادس، ص ۱۸۵، الترجمـة رقم ۵۰۹. عمر رضا كحالة: معجم المؤلفين، ۳/ ۲۷۲.
- F. Pons Boigues: Ensayo Bio-Bibliográfico sobre los Historiadores y Geógrafos Arábigo-Españoles – Madrid, 1898, Trad, Núm, 140.
- (۲) بلنسية (Valencia): مدينة كبيرة من المدن الأندلسية، تقع في شرقي الأندلس قرب ساحل البحر الأبيض المتوسط على بُعد ٤ كم منه، وتحدها طليطلة (Toledo) من الغرب، وطرطوشة (Tortosa) من الشمال، ومرسية (Murcia) من الجنوب، وهي شرقي قرطبة (Córdoba)، وشرقي تدمير (Tudmir)، وكانت تمثل قاعدة مهمة من قواعد الأندلس خلال الحكم الإسلامي؛ إذ تتبعها عدة مدن وأقاليم وقرى وحصون، وهي مخصوصة بخصوبة التربة وكثرة الأنهار والجنان والمحاصيل والأزهار، وقتميز بصناعة النسيج وحركة التجارة الواسعة، وقد

الفادح)(۱)، وقد ذكره ابن الأبار باسم: (تاريخ بلنسية)(١)، وبالاسم نفسه ذكره ابن الخطيب في مقدمة كتابه الإحاطة(٥)، وذكره صاحب كشف الظنون بعنوان: (تاريخ بلنسية من بلاد الأندلس)(١)، وهو واحد من المؤلفات النادرة التي كُتبت في الحوادث التي ألمت ببعض المدن الأندلسية، وقد ألفه ابنُ علقمة ليصف لنا تلك الكارثة التي نزلت بمدينة بلنسية –٧٤ تلك الكارثة التي نزلت بمدينة بلنسية –٧٤ التي نزلت بها عند حصارها على يد السيد الكمبيادور (El Cid el Campeador) شم

- سقطت نهائيًّا في أيدي النصارى على يد خايمي الثاني (Jaime II) ملك أراغون (Aragón) سنة ٦٣٦ هـ/ ١٢٣٨ م. انظر: البكري: جغرافية الأندلس وأوروبا، ص ١٢٨. العذري: نصوص عن الأندلس، ص ١٧-٢٠. ياقوت الحموي: معجم البلدان، ١/ ٤٩٠.
- (٣) انظر: ابن الأبار: التكملة، ١/ ٣٥٥، الترجمة رقم ١١٨٦. ابن شاكر الكتبي: عيون التواريخ، ١١/ ٦٩. العباس بن إبراهيم: الإعلام بمن حل مراكش وأغمات من الأعلام، ١/ ١١٦. ابن عبد الملك المراكشي: الذيل والتكملة، السفر السادس، ص ١٨٤، وقد أشار إلى قيمة الكتاب فقال: «وله تاريخ في تغلب الروم على بلنسية قبل خمسمائة سمَّاه بـ (البيان الواضح في الملم الفادح) ليس بذاك»، ثم ذكر أن له تأليفًا غيره، لكنه لم يذكر لنا شيئًا عن عنوان هذا التأليف ولا عن محتواه. آنخل جونثالث بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٠٥٠.
  - (٤) ابن الأبار: تحفة القادم، ص ٣٠.
  - (٥) ابن الخطيب: الإحاطة، ١/ ٨٣.
- (٦) حاجي خليفة: كشف الظنون، ١/ ٢٨٩. الذهبي: تاريخ الإسلام، ١١/ ١٢٥. فرانز روزنثال: علم التاريخ عند المسلمين، ص ٦٢٤.

استيلائه عليها سنة (٤٨٧ هـ/ ١٠٩٤ م)، وقد ذكر ابن الأبار هذا الكتاب الفريد في بابه وسبب تأليفه، فقال عن ابن علقمة: «وألف تاريحًا في تغلب الروم (يعنى: النصارى) على بلنسية قبل الخمسمائة سمَّاه: البيان الواضح في الملم الفادح»(١).

وبعد وصف ابن علقمة لمأساة بلنسية Valencia وأحداثها المروعة في هذه الفترة العصبية وثبقة ناطقة ذات قيمية عالية وأهمية أساسية، حيث كتبها مؤرخ وأديب بلنسى، شاهد عيان لهذه الحوادث ومشارك في بعضها، فهو- كما يقول ابن عداري- ممن شهد الموطن وكان في الحصار (٢)، وقد وصفه البعض بأنه مؤرخ فاجعة بلنسية (٢)، وقد اعتمد عدد من المؤرخين اللاحقين على كتابه ونقلوا عنه فقرات متعددة فيما يتعلق بهذا الحصار خاصــة مــا نقله عنــه ابن عــداري، حيث كان من أكثر المؤرخين نقلاً عن كتاب ابن علقمة المفقود، فقد نقل عنه صفحات كثيرة كاملة ومتتالية، واعتمد عليه بصورة أساسية فيما يتعلق بأحداث بلنسية، ونقل عنه هذه الأحداث نقلاً حرفيًا، فلم يتخلل هذه الأحداث وهذا

النقل مصدر ً آخر غير ابن علقمة وكتابه، فقد نقل عنه ابن عذارى بدايات الحصار، وجهود القاضي ابن جحاف لإنقاذ المدينة، ثم نهايته المأساوية على يد السيد الكمبيادور، والظروف الاقتصادية الصعبة التي عانى منها أهل بلنسية تحت وطأة هذا الحصار الدامي، ثم استسلام المدينة ونكوص السيد الكمبيادور عن وعوده وعهوده لأهل بلنسية، وتنكيله بعلمائها وأعيانها، وقد صدَّر ابن عذارى هذه وكثير من المعلومات التي نقلها ابن عذاري عنه وكثير من المعلومات التي نقلها ابن عذاري عنه لا نكاد نجدها في مصدر تاريخي آخر عند الحديث عن بلنسية وأحداثها.

وإذا عرفنا أن كتاب ابن علقمة المذكور معنا من المصادر الأندلسية المهمة المفقودة أدركنا مدى أهمية وقيمة النصوص التي احتفظ لنا بها المؤرخون المتأخرون من هذا الكتاب أمثال: ابن الكردبوس وابن الأبار وابن عذاري وابن الخطيب وغيرهم.

ونظرًا لأهمية الكتاب فقد نقلت عنه بعض الحوليات التاريخية الإسبانية، ونخص بالذكر منها حولية ألفونسو العالم –Alfonso el Sa منها حولية ألفونسو العالم وكذلك فإن الذين كتبوا المدونة العامة الأولى الإسبانية (General Crónica) التي نسميها عادة «تاريخ إسبانيا

<sup>(</sup>١) ابن الأبار: التكملة، ١/ ٣٣٥، الترجمة رقم ١١٨٦.

<sup>(</sup>٢) ابن عذارى: البيان المغرب، ٤/ ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) د. عبد الرحمن علي الحجي: التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة-دار القلم-بيروت-ط ٢، ١٤٠٢ هـ/ ١٩٨١ م، ص ٣٧٤، حاشية رقم ١.

<sup>(</sup>٤) انظر: البيان المغرب، ٤١/٣-٤١.



العام» ترجموه إلى الإسبانية وأضافوه إلى هذه المدونة، وقد اكتشف ذلك المستشرق الهولندي رينهارت دوزى، وبرهن عليه بدلالات من أسلوب الترجمة، ثم عثر المستشرق الفرنسي ليفي بروفنسال على الجزء الرابع من كتاب ابن عدارى، ووجد فيه فقرات كاملة من كتاب ابن علقمة، فقام بمقارنة هذه الفقرات بالنص الإسباني الموجود في المدونة، وانتهى إلى إثبات نظرية دوزى بصورة قاطعة(١).

كما تضمن كتاب ابن علقمة المفقود المرثية الشهيرة التي نظمها الأديب الفيلسوف أبو الوليد هشام بن أحمد الكناني الوقشيّ، نسبة إلى بلدة وقشة من أعمال طليطلة Toledo، وفي تلك المرثية بكى بلنسية المرثية وما حلَّ بها، ومما يؤسف له أن أصل هذه المرثية قد فقد ولم يبق منها إلا صور مكتوبة بحروف لاتينية فيما وجد من نسخ «تاريخ إسبانيا العام» الذي سعى لتصنيفه ألفونسو العالم (العاشر)(٢).

(۱) انظر: د. حسين مؤنس: السيد القمبيطور وعلاقاته بالمسلمين-المجلة التاريخية المصرية- المجلد الثالث/ العدد الأول، مايو ۱۹۵۰ م، ص ۵۷، حاشية رقم ۱. د. الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة- دار المعارف- ط۳- ۱۹۸۷ م، ص ۲۵۲. ونشرة د. أحمد مختار العبادي لكتاب تاريخ الأندلس لابن الكردبوس، ص ۱۱، حاشية رقم ۲.

(٢) انظر: آنخل جونثالث بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ص ١١٦-١١٧. د. حسين مؤنس: السيد القمبيطور وعلاقاته بالمسلمين (مقال سابق)، ص ٦٥.

كما نجد أيضًا ابن حمديس الصَّقلِّي (ت ٥٢٧ هـ/ ١١٣٢ م) الشاعر المعروف، من أهل صَقَلية، ومن شرقوصة منها، دخل الأندلس سنة ٤٧١ هـ/ ١٠٧٨ م، وامتدح جماعة من ملوكها، ثم صار إلى إشبيلية Sevilla، واختص بالمعتمد بن عباد، وصار شاعره الأثير(٢)، وقد أرخ لمدينة الجزيرة الخضراء (Algeciras)(٤)

- (٣) انظر: ابن الأبار: التكملة، ٣/ ١٠٤، الترجمة رقم ٢٦٠. ابن خلكان: وفيات الأعيان، ٣/ ٢١٢-٢١٥ الترجمة رقم ٢٩٦. العماد الأصفهاني: خريدة القصر وجريدة العصر، قسم شعراء المغرب والأندلس، ٢/ ١٩٤. ابن دحية: المطرب من أشعار أهل المغرب، ص ١٥٠ البغدادي: هدية العارفين، ١/ ٤٩٩. العباس بن إبراهيم: الإعلام بمن حل مراكش وأغمات من الأعلام، ١/ ٢٥-٢٦، الترجمة رقم ١٠٥١.
- (٤) الجزيرة الخضراء (Algeciras): مدينة مشهورة في أقصى جنوبى الأندلس بجوار جبل طارق (Gibraltar) مقابل مدينة سبتة (Cueta)، وتبعد عنه ٦ أميال، وتُسمى أيضًا: جزيرة أم حكيم، وهي جارية لطارق بن زياد كان قد حملها معه عندما توجه لفتح الأندلس، ثم تركها فيها فنُسبت إليها، وهذه المدينة تقع على ربوة مشرفة على البحر المتوسط، وتتصل أعمالها بأعمال شذونة (Medina Sidonia)، وهي شرقى شذونة وقبلى قرطبة (Córdoba)، وهي مدينة طيبة رفيقة بأهلها، جامعة لفوائد البحر والبر، قريبة المنافع من كل وجه؛ لأنها وسطى مدن الساحل، وأقرب مدن الأندلس مجارًا إلى العدوة، وقد سقطت في أيدى النصاري سنة ٧٤٣ هـ/ ١٣٤٢ م على يد ألفونسو الحادي عشر (Alfonso XI)، واستردها المسلمون مرة أخرى سنة ٧٧٠ هـ/ ١٣٦٨ م، وآثر الملك المريني أبو فارس عبد العزيز تدميرها حتى لا يأتيه خطر من جهتها من جانب النصاري. انظر: العذري: نصوص عن الأندلس، ص ١١٧. ياقوت الحموى: معجم البلدان، ٢/ ١٣٦. ذكر بلاد الأندلس لمؤلف مجهول، ص ٦٧-٨٨.

من بلاد الأندلس كتابًا مهمًّا تحت عنوان: (تاريخ الجزيرة الخضراء من بلاد الأندلس) (۱)، ومن المهم الإشارة هنا إلى أن عنوان الكتاب هو «تاريخ الجزيرة الخضراء» فقط، أما عبارة «من بلاد الأندلس»، فهي زيادة أضافها صاحب كشف الظنون لتوضيح أن «الجزيرة الخضراء» من بلاد الأندلس، ويتكرر هذا في كتابه كثيرًا، وستأتي معنا نماذج أخرى لذلك.

وكذلك صفوان بن إدريس التجيبي (ت مهر هير من أهل مرسية ١٢٠١ م)، وهو من أهل مرسية (Murcia) وكان أديبًا كبيرًا متميرًا، ومن جُمع له التقدم في النظم والنثر(٢)، كتب رسالة كبيرة في وصف بلده مرسية وتفضيلها

(۱) انظر: حاجي خليفة: كشف الظنون، ۱/ ۲۹۰. العباس بن إبراهيم: الإعلام بمن حل مراكش وأغمات من الأعلام، ۱/ ۱۱۱. فرانز روزنثال: علم التاريخ عند المسلمين، ص ۲۲۷.

(۲) مرسية (Murcia): مدينة تقع شرق الأندلس وفي جنوب شرق إسبانيا على ضفاف نهر شقورة (Segura)، وتطل على البحر الأبيض المتوسط. وهي عاصمة منطقة مرسية، وكانت قديمًا - تمثل قاعدة كورة تُدمير، وقد بناها جابر بن مالك بن لبيد عامل تدمير زمن الأمير عبد الرحمن الأوسط، وقد سقطت نهائيًّا في أيدي النصاري سنة ١٤٦ هـ/ ١٢٤٢ م. انظر: العذري: نصوص عن الأندلس، ص ٦٠ ذكر بلاد الأندلس لمؤلف مجهول، ص ٧٥-٧١ الإدريسي: نزهة المشتاق، ٢/ ٥٥٥.

(٣) انظر: ابن الأبار: التكملة، ٢/ ٢٢٤، الترجمة رقم ٦٢٤.
 المقري: نفح الطيب، ٥/ ٦٢-٦٣، ٦٩-٧٠.

على غيرها من البلدان سمَّاها: (طراد الجياد في الميدان وتنازع اللدات والأخدان في تقديم مرسية على غيرها من البلدان)(4).

ويبدو أنه كلما ازدادت الأزمة السياسية في الأندلس، وازداد الضغط النصراني على المدن الأندلسية، ازاد تعلق الأندلسيين بمدنهم، وكان من بين مظاهر هذا التعلق الإقبال على التأريخ لهذه المدن، لحفظ تاريخها، وتخليد مجدها، والتعريف بأعلامها وحكَّامها، وهذا ما ألفيناه في منتصف القرن السابع الهجري/ الثالث عشر الميلادي، وهي فترة معروفة بسقوط العديد من المدن الأندلسية في أيدي النصاري<sup>(٥)</sup>.

لذا نصادف في هذه الفترة عدة مؤلفات تهتم بالتأريخ للمدن الأندلسية التي تعرضت لهذه المحنفة، ومن هذه المؤلفات نجد كتاب (تاريخ بطليوس) لأبي إسحاق إبراهيم بن

- (٤) انظر: المقري: نفح الطيب، ٥/ ٦٣.
- (٥) سقطت في هذه الفترة مدينة بطليوس سنة ٦٢٦ م، ومدينة قرطبة سنة ٣٦٣ هـ/ ١٢٢٧ م، ومدينة قرطبة سنة ٣٦٣ هـ/ ١٢٢٧ م، ومدينة شلب سنة ٤٠٤ هـ/ ١٢٤٢ م، ومدينة جيان سنة ٤٠٤هـ/ ١٢٤٧ م، ومدينة قرمونة سنة ١٢٤٥م، ١٢٤٧ م، ومدينة أركش سنة ١٤٦هـ/ ١٢٤٨ م، وفي التاريخ نفسه ومدينة أركش سنة ١٤٦هـ/ ١٢٤٩ م، وفي التاريخ نفسه سقطت مدينة شنتمرية الغرب، ثم مدينة دانية سنة ١٥٥ هـ/ ١٢٥٧ م، وهكذا انفرط عقد المدن الأندلسية في هذه الفترة الحرجة، وتوالى سقوطها في أيدي النصارى.



قاسم البطليوسي، المعروف بالأعلم النحوي (ت ٦٤٦ هـ/ ١٢٤٨ م)(۱)، وكذلك «تاريخ ميورقة(١)» لأبي المطرف أحمد بن عميرة المخزومي (ت ١٥٨ هـ/ ١٢٦٠ م)، وقد وردت الإشارة إلى هذا الكتاب عند ابن عبد الملك المراكشي في الذيل والتكملة بعنوان: (وله

(١) انظر: حاجي خليفة: كشف الظنون، ١/ ٢٨٨.

(٢) ميورقة (Mallorca): هي إحدى الجزائر الشرقية (جزر البليار) (Islas Baleares) وكبراها في إسبانيا، تقع في البحر المتوسط وجزء من أرخبيل جزر البليار كغيرها من جزر البليار الأخرى، وهي غير منتظمة في شكلها لكثرة الخلجان والفجوات في سواحلها، وتحميها من الشمال الغربي سلسلة شامخة من الجبال من تأثير الرياح الشمالية الباردة، عاصمتها بالما دى ميورقة (Palma de Mallorca) (مدينة ميورقة الإسلامية)، وتقع جنوب غربي ميورقة على خليج بالما، وهي أخصب الجزر أرضًا، وأعدلها هواءً، وأصفاها جوًّا، وتتميز بثرواتها الوافرة، يحدها من الجنوب مدينة بجاية (Bougie) في المغرب الأوسط، ومن الشمال برشلونة (Barcelona) من بلاد أراغون، ومن الشرق جزيرة منورقة (Menorca)، وشرقى ميورقة جزيرة سردانية (Sardenia)، وغربيها جزيرة يابسـة (Ibiza)، وغربي يابسة مدينة دانية (Dénia) الأندلسية، وجزيرة ميورقة هي أم منورقة ويابسة وهما بنتاها، وإليها مع الأيام خراجهما، وطول ميورقة من الغرب إلى الشرق ٧٠ ميلاً، وعرضها من الجنوب إلى الشمال ٥٠ ميلاً، وتعاقبت عليها السلالات الحاكمة في الأندلس حتى سقطت نهائيًا في أيدى النصاري بقيادة ملكهم خايمي الأول (Jaime I) ملك أراغون الملقب بالفاتح سنة ٦٢٧ هـ/ ١٢٢٩ م. انظر: ابن حوقل: صورة الأرض، ص ١٠٤-١١١. الحميرى: صفة جزيرة الأندلس، ص ١٨٨-١٩١. ابن سعيد المغربي: المغرب في حلى المغرب، ٢/ ٤٤٦.

تأليف في كائنة ميورقة وتغلب الروم عليها) (٢)، والعبارة نفسها ذكرها ابن القاضي في جذوة الاقتباس (٤)، وكذلك ابن فرحون في الديباج المذهب (٥)، بينما جعله المستعرب الإسباني آنخل جونثالث بالنثيا كتابًا في فضائل ميورقة وتاريخها، وعاد فأشار إلى التسمية التي ذكرها ابن عبد الملك المراكشي في الذيل والتكملة (٢).

أما المقري فقد أشار إلى هذا الكتاب في موضعين من موسوعته «نفح الطيب»؛ في الموضع الأول يتفق مع المصادر السابقة في التسمية نفسها، ولكنه ينفرد في الموضع الثاني عن هذه المصادر حين يشير إليه على أنه (تاريخ ميورقة)، وينقل عنه (٧).

ويبدو أن عبارة (تأليف في كائنة ميورقة وتغلب الروم عليها) التي ذكرها ابن عبد الملك المراكشي ومن جاء بعده من المؤرخين وأصحاب التراجم هي تعبير عن موضوع الكتاب، وليست العنوان الأصليّ للكتاب، فهي تعبّر عن المحتوى الحقيقيّ للكتاب الذي يتناول كائنة (حادثة) سقوط جزيرة ميورقة

<sup>(</sup>٣) ابن عبد الملك المراكشي: الذيل والتكملة - السفر الأول - القسم الأول، ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٤) ابن القاضي: جذوة الاقتباس، ١/ ١٤٦.

<sup>(</sup>٥) ابن فرحون: الديباج المذهب، ١/ ٢٠٧.

<sup>(</sup>٦) آنخل جونثالث بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٧) المقري: نفح الطيب، ١/ ٣١٤. ٤/ ٤٦٩.

في أيدي النصارى، وليست تاريخها بالمفهوم الشامل حسبما يوحي به العنوان الثاني، وهو (تاريخ ميورقة)، المشار إليه في «نفح الطيب».

فالكتاب لا يقدم لنا تاريخًا شاملاً ومفصلاً لجزيرة ميورقة خلال عهودها الإسلامية المتعاقبة حسبما يوحي به العنوان، ولكنه يؤرخ فقط للعهد الأخير من تاريخها (٢٠٦-٢٨هـ/ ١٢٣٠ م)، ويعالج مرحلة السقوط النهائي لها على يد الإسبان مع التركيز على الأسباب والعوامل وأطوار السقوط(١).

وهنا لا يغيب عنا مرة أخرى تقليد الأندلسيين للمشارقة في التأليف، فقد أشار ابن عبد الملك المراكشي في الذيل والتكملة إلى أن ابن عميرة المخزومي نحا في كتابه المذكور (تاريخ ميورقة) منحي العماد الأصبهاني في كتابه (الفتح القسي في الفتح القدسي)(۱)، كتابه (الفتح القسي في الفتح القدسي)(۱)، ولا شك أن هذا يعطينا فكرة واضحة عن أسلوب الكتاب وطريقة تأليفه، فقد روى العماد الأصبهاني أحداث التاريخ بأسلوب تغلب عليه الزخرفة والتنميق والسجع والإكثار من المحسنات البديعية، وقد استطاع ابن عميرة المخزومي أن يقدم شيئًا موازيًا لما قدمه العماد الأصبهاني، بل نستطيع أن نقول

إن ابن عميرة وغيره من كُتَّاب عصره يمثلون حلقة مهمة ومرحلة متميزة من مراحل تطور النثر الفنى في الأدب الأندلسي<sup>(٦)</sup>.

وفي القرن الثامن الهجري/ الرابع عشر الميلادي تواصل اهتمام الأندلسيين بهذا النمط من أنماط الكتابة التاريخية، فنجد أبا بكر محمد بن محمد بن إدريس بن مالك القضاعيّ المعروف بالقللوسيّ (ت ٧٠٧هـ/ ١٣٠٧ م)، يقول عنه الصفدي: «القللوسي بالقاف المفتوحة وبعدها لامان مفتوحتان بالقاف المفتوحة وبعدها لامان مفتوحتان أهل اسطبونة (أ)، تعددت اهتماماته العلمية، وكان من بينها نشاطه التاريخيّ، فألف كتابًا وكان من بينها نشاطه التاريخيّ، فألف كتابًا في تاريخ مدينته سماه: «الحدرة المكنونة في محاسن اسطبونة» (أ).

- (٣) ابن عميرة المخزومي: تاريخ ميورقة مقدمة المحقق، ص ٢٢-٢٢.
  - (٤) الصفدي: الوافي بالوفيات، ج٢، ص١٢٩.
- (٥) اسـطبونة Estepona: لـم يذكرهـا صاحب معجـم البلـدان، وهي بلدة تقع جنوب غربي مالقة على البحر المتوسط إلى الشمال من جبل طارق على مقربة من ثغر مربلة Marbilla، ويقال لها أيضًا: اشتبونة، وذكر ابن الخطيب في معياره أنه قد ذهب رسـمها وبقي اسمها، وكانت مظنة النعم الغزيرة قبل حادث الجزيرة (يقصد جزيـرة طريف وهزيمة المسـلمين في موقعـة طريف جزيـرة طريف عيار الاختيار، ص ١٣٤٠ م). انظر: ابن الخطيب: معيار الاختيار، ص ٨٣٠ السخاوي: الإعلان بالتوبيخ، ص١٦٧٠.
  - (٦) ابن الخطيب، الإحاطة، ٣/ ٧٦.

<sup>(</sup>۱) ابن عميرة المخزومي: تاريخ ميورقة - مقدمة المحقق، ص ٢٥-٢٦.

 <sup>(</sup>۲) ابن عبد الملك المراكشي: الذيل والتكملة - السفر
 الأول - القسم الأول، ص ۱۷٦.



وممن برعوا في هذا الجانب أيضًا ابن السراج الغرناطيّ (ت ٧٣٠ هـ/ ١٣٣٠ م) أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن عبد الله بن أحمد بن محمد بن يوسف بن روبيل الأنصاري، ورغم أنه تغلب عليه المعرفة بالطب، فهو طبيب الدار السلطانية كما ذكر ابن الخطيب أب إلا أنه ألف كتابًا في فضائل ابن الخطيب ترجمة ضافية، وأمدنا بالاسم الخطيب ترجمة ضافية، وأمدنا بالاسم الأصليّ لكتابه في فضائل غرناطة المذكور المتنوعة -: «ومنها كتاب سماه: (السَّرُالمُذاع المتنوعة -: «ومنها كتاب سماه: (السَّرُالمُذاع فضيل غرناطة على كثير من البقاع) (٢).

وكذلك تاريخ مالقة (١) لابن عسكر،

(٤) مَالَقَة (Málaga): تقع في جنوب إسبانيا على ساحل (Costa del Sol) في شـمال البحر الأبيض المتوسط، وهي اليوم عاصمة الولاية الإسبانية التي تسمى بهذا الاسم، وكانت قاعدة كورة ريَّه، وتبعد حوالي ١٠٠ كلم شرق مضيق جبل طارق (Gibraltar)، وحوالي ١٢٠ كلم عـن بلدة طريفا (جزيرة طريف) (Tarifa) (التي تقع في أقصى الجنوب الأوروبي)، ومن مالقة إلى أرشدونة ٢٨ ميلاً، ومنها إلى غرناطة ٨٠ ميلاً، ومنها إلى الجزيرة الخضراء ١٠٠ ميل، وهي مدينة قديمة، عامرة آهلة، كثيرة الديار، متسعة الأقطار، كثيرة الأسواق، تُشتهر بالتين المنسوب إليها، وهو

أبي عبد الله محمد بن علي المالقي الغساني (ت ٧٣٦ هـ) (٥)، والكتاب بهدا العنوان قد يُظن بأن موضوعه التأريخ لمدينة مالقة موضوع دراستنا ولكنه في الحقيقة يدخل في عداد كتب التراجم البلدانية، فصاحبة يترجم لأعلام مالقة، وهو من أشهر وأهم مؤلفات ابن عسكر على الإطلاق، وبه عُرف كمؤرخ اهتم بذكر أعلام وعلماء مالقة وتخليد آثارهم والترجمة لهم.

والاسم الأصلي للكتاب هو «الإكمال والإتمام في صلة الإعلام بمحاسن الأعلام من أهل مائقة الكرام»، وله تسمية أخرى هي: «كتابأدباء مائقة المُسمَّى مطلع الأنوار ونزهة البصائر والأبصار فيما احتوت عليه مائقة من الأعلام والرؤساء والأخيار وتقييد ما لهم من المناقب والآثار»، وهو الكتاب المشهور

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب: الإحاطة، ٣/ ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر: الدرر الكامنة، ٣/ ٢٨٧. حاجي خليفة: كشف الظنون، ٢/ ١٢٢٧. عمر رضا كحالة: معجم المؤلفين، ٣/ ٣٣.

<sup>(</sup>٣) ابن الخطيب: الإحاطة، ٣/ ١٦١.

<sup>-</sup> من أحسن التين طيبة وعذوبة، يخترقها نهر وادي المدينة (Guadalmedina)، وقد سقطت نهائيًّا في المدينة (المعارى سنة ٩٩٨ هـ/ ١٤٨٧ م على يد الملكين النصارى سنة ١٤٨٧ انظر: ياقوت الحموي: الكاثوليكيين فرناندو وإيزابيلا. انظر: ياقوت الحموي: معجم البلدان، ٥/ ٤٣٠. الحميري: صفة جزيرة المندلس، ص ١٧٧-١٧٩. الإدريسي: نزهة المشتاق، ٢/ ٥٦٥، ٥٧٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: حاجي خليفة: كشف الظنون، ١/ ٣٠٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: السخاوي: الإعلان بالتوبيخ لمن ذمّ التاريخ، ص ٢٧٢. وقد حققه بهذا العنوان الأستاذ الدكتور صلاح جرار ونسبه إلى ابن خميس المالقي المتوفى بعد سنة ٣٣٩ هـ، ونشرته دار البشير – عمان (الأردن) – ط ١، ١٤١٩ هـ/ ١٩٩٩ م.

بـ«أعــلام مالقــة»(۱)، ويُعــدُّ ذيلاً علـى كتاب «أصبـغ بن أبـي العباس» المسـمى: «الإعلام بمحاسن الأعلام من أهل مالقة الكرام».

وقد توفي ابنُ عسكر قبل أن يكمل هذا الذيل، فأكمله وأتمَّه ابنُ أخته أبو بكر محمد بن علي بن خميس المالقي(٢)، ولذلك يُنسب الكتاب إلى كليهما.

وكذلك ابن جُزيّ الكلبي الغرناطي (ت٧٥٧هـ/ ١٣٥٦ م)، أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن يحيي بن عبد الرحمن بن يوسف بن جزيّ الكلبيّ، يذكر ابنُ الخطيب أن له كتابًا عن تاريخ غرناطة، ويبدو أن خطة هذا الكتاب كانت قريبة من الخطة التي وضعها ابنُ الخطيب لنفسه عند تأليفه كتاب الإحاطة، فقد وصف كتاب ابن جُزيّ بقوله: «أخبرني عند لقائه إياي بمدينة فاس في غرض الرسالة عام خمسة وخمسين وسبعمائة الرسالة عام خمسة وخمسين وسبعمائة أنه شرع في تأليف تاريخ غرناطة، ذاهبًا أخزاء منه تشهد باضطلاعه»(٢).

- (۱) وقد حققه بهذا العنوان الدكتور عبد الله المرابط الترغي، ونسبه إلى ابن عسكر وابن خميس معًا، ونشرته دار الأمان بالرباط بالاشتراك مع دار الغرب الإسلامي- بيروت-ط ۱، ۱۲۲۰هـ/ ۱۹۹۹م.
- (۲) انظر: أعلام مالقة، ص ۲۲. الذيل والتكملة لابن عبد
   اللك المراكشي- السفر السادس، ص ٤٥١-٤٥١.
  - (٣) ابن الخطيب: الإحاطة، ٢/ ٢٥٧.

شم يصادفنا الشاعروالمؤرخ الكبيرابن خاتمة الأنصاري (ت ٧٧٠هـ/ ١٣٦٩ م)، وهو من أهل المرية (أ)، يكنى أبا جعفر، ألف كتابًا فريدًا ومهمًّا في تاريخ بلده المرية ومزاياها وفضائلها تحت عنوان: «مزية المرية على غيرها من البلاد الأندلسية»(أ) اغتنمه كل من ابن الخطيب وابن القاضي والمقري، وقال عنه ابن القاضي: «أجاد فيه كل الإجادة»(أ)، ونقل عنه كثيرًا في كتابه (درة الحجال)، وصدر نُقُولُه بقوله: (قال ابن خاتمة)، وبخاصة في تراجم أعيان المرية(٧)، وقال عنه وبخاصة في تراجم أعيان المرية(١)، وقال عنه

- (٤) المرية (Almería): مدينة كبيرة من كورة إلبيرة (Elvira) من أعمال الأندلس، محدثة البناء نسبيًا؛ إذ بناها عبد الرحمن الناصر سنة ٤٤٢ هـ/ ٩٥٥ م، فصارت قاعدة أسطول الأندلس، وكانت من أشهر مراسي الأندلس وأعمرها، ومن أجل أمصارها وأشهرها، تبعد عن بَجَّانة (Pechina) بنحو ١٠ كم، وكانت مجرد فرضة ومرأى ومحرس لبَجَّانة لا تقوم بها تجمعات سكانية حتى بناها الناصر فازدهرت واشّ تُهرَت بالعديد من الصناعات المختلفة، وظلت من أهم ثغور الأندلس الجنوبية الكاثوليكيين فرناندو وإيزابيلا سنة ٩٥٥ هـ/ فبراير فرناندو وإيزابيلا سنة ٩٩٥ هـ/ فبراير سنة ٩٩٠ هـ/ فبراير من ١٤٩٠ مـ انظر: العذري: نصوص عن الأندلس، قتباس الأنوار، ص ٥٩،
- (٥) السخاوي: الإعلان بالتوبيخ، ص ٦٤٤. ابن القاضي: درة الحجال، ١/ ٨٦٠. الزركلي: الأعلام، ١/ ١٧٦. كحالة: معجم المؤلفين، ٢/ ١٩. آنخل جونثالث بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ص٣٠٦٠.
  - (٦) درة الحجال لابن القاضي، ١/ ٨٦.
- (٧) درة الحجال لابن القاضي، ١/ ١٦٤. ٢/ ٦٥، ٧٠. ٥٧. ٣/ ٢٩٤، ٣٤٦.



المقري: «وقد ألف فيها أبو جعفر ابن خاتمة تاريخًا حافلاً سمَّاه: (مزية المرية على غيرها من البلاد الأندلسية) في مجلد ضخم، تركتُه من جملة كتبى بالمغرب»(۱).

والعثور على هذا الكتاب مهم للغاية، فمن المتوقع أن يقدم لنا معلومات مهمة عما كانت عليه الحياة في مدينة المرية خلال الأعوام الأخيرة للحكم الإسلامي فيها، وقبيل سقوطها النهائي في أيدي الإسبان سنة ١٤٨٩هـ/ ١٤٨٩ م.

وكان المستعرب الإسباني إميليو مولينا لوبث أول من اهتم بهذا الكتاب، وقدَّم دراسة عنه، وأورد منه عدة نصوص من خلال المصادر التي نقلت عنه، مثل جذوة الاقتباس لابن القاضي، ونفح الطيب للمقري، وغيرهما، وقام بتحليل هذه النصوص والتعليق عليها(٢).

ورغم أن هذا المصنف يُعَدُّ العمل التاريخي الوحيد لابن خاتمة، إلا أن شهرته ذاعت بالمغرب والأندلس، ونقل عنه بعض المؤرخين اللاحقين، فحفظوا لنا مجموعة مهمة من نصوصه، لها قيمتها التاريخية الكبيرة،

خاصة إذا علمنا أنه قد تم العثور على نسخة مخطوطة للكتاب، لكنها للأسف الشديد عير كاملة الأوراق، وبها الكثير من الخروم، وهي تعود إلى بداية القسم الثالث من الكتاب الخاص بتراجم أعلام المرية أو الوافدين عليها، وهذه القطعة تتضمن تراجم لثمانية أعلام فقط(٢).

وممن أرخوا لمدنهم كذلك المؤرخ أبو البركات محمد بن إبراهيم البركات محمد بن إبراهيم السُلمي البلفية عي، المعروف بابن الحاج (ت ۷۷۱ هـ/ ۱۳٦٩ م)، من أهل المرية ومن مشاهير قضاتها (ث) تعددت مصنفاته في فنون كثيرة، وكان أغلبها في فن التاريخ، ومن أهم مؤلفاته التاريخية كتاب «المؤتمن على أنباء أبناء الزمن» (أ)، وهو كتاب مفقود، ويُعدُّ من

<sup>(</sup>١) المقري: نفح الطيب، ١/ ١٦٣.

Emilio Molina López: La obra histórica (Y) de Ibn Jatima de Almería- Al-qantara: Fasc., Vol. 10, Revista de estudios árabes págs. 151-174, 1989, 1

<sup>(</sup>٣) انظر: د. خالد بن علي النجمي: مؤرخ المرية ابن خاتمة الأنصاري (ت ٧٧٠هـ/ ١٣٦٩م) وكتابه مزية المرية على غيرها من البلاد الأندلسية، دراسة في مخطوطته ونصوصه الباقية - مجلة العلوم الإسلامية والاجتماعية - العدد (٥٣) - شوال ١٤٤٠هـ، ص ٢٧٥-٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) سبق التعريف بهذه المدينة.

<sup>(</sup>٥) انظر في ترجمته: ابن الخطيب: الإحاطة، ٢/ ٨٣. الكتيبة الكامنة، ص١٢٧. البناهي: تاريخ قضاة الأندلس، ص١٦٦. وقد ذكر وفاته سنة ٧٣٣ هـ/ ١٣٧١ م. ابن حجر: الدرر الكامنة، ٤/ ١٥٥. البغدادي: إيضاح المكنون، ٢/ ٩٥٠. هدية االعارفين، ٢/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٦) المؤتمن على أنباء أبناء الزمن- صنعة وتحقيق ودراسة: أ. د. جعفر ابن الحاج السلمي- تقديم مربيل فييرو- سلسلة تراث (٢٠)- منشورات جمعية تطاون أسمير، والجمعية المغربية للدراسات الأندلسية، ١٤٤٠ هـ/ ٢٠١٨م.

كتب التاريخ الإقليمي، حيث خصصه مؤلفه لأخبار وطنه الأندلس وتراجم أعلامه.

وما يهمنا هنا من مؤلفاته كتاب: (تاريخ المرية)، لكنه لم يتمّه ((())، أو (تاريخ المرية وبجانة) كما ذكره ابن الخطيب، وأشار إلى أنه لم يتمّه ((())، أما السخاوي فقد سماه: (تاريخ المرية وباجّة) وجعلهما كتابين منفصلين (()) بينما سمّاه المستعرب الإسباني آنخل جونثالث بالنثيا: (تاريخ المرية وبجانة) (())، والاسم الأخير هو الصحيح.

وهناك أيضًا «تاريخ مرسية» من بلاد الأندلس لابن الحاج (محمد بن محمد ت ٤٧٧هـ/ ١٣٧٢ م)، ذكره حاجي خليفة في كتابه «كشف الظنون»(٥)، وقد أشرنا قبل ذلك إلى أن جملة «من بلاد الأندلس» هي زيادة أضافها صاحب «كشف الظنون» لتوضيح أن المدينة المذكورة من بلاد الأندلس، وللأسف فإننا لا نعرف عن هذا الكتاب شيئًا ولا عن صاحبه.

شم نأتي إلى أهم مؤرخي القرن الثامن الهجري/ الرابع عشر الميلادي، وهو المؤرخ الكبير لسان الدين ابن الخطيب

(ت٢٧٦هـ/ ١٣٧٤ م)، وكتابه في التأريخ للمدن يعرف القاصي والداني، فهو من أشهر المؤلفات التاريخية في هذا الباب، وهو كتاب: الإحاطة في أخبار غرناطة (٢)، وهو من أشهر وأضخم مؤلفات لسان الدين ابن الخطيب، وقد استهله بمقدمة بدأها بالحمد والثناء، ثم

(٦) غرناطة (Granada): مدينة من أهم المدن الإسبانية، وتقع في الجنوب الشرقي من إسبانيا، محمية من الشمال بمرتفعات مطلة على نهر الوادى الكبير (Guadalquivir)، ومن الجنوب نهر شنيل (Genil) الذي ينبع من جبال «سييرا نيفادا» (Sierra Nevada)، وتبعد عن البحر بنحو ٧٠ كلم، وارتفاعها عنه بنحو ۷۳۸ م، واسمها مأخوذ من كلمة «جرانادا Granada» الإسبانية، التي تعنى شجر الرمان وثماره، أو من كلمة غرناطــة العربية التــى تعنى «تل الغربــاء»، وهي إحدى المدن القديمة في كورة إلبيرة (Elvira)، وتقع على بعد ٦ أميال منها إلى الجنوب الشرقي، وفي زمن الفتنة خلت كورة إلبيرة وانتقل أهلها منها إلى غرناطة، وقد مدَّنها وحصَّن أسوارها وبني قصبتها حبُّوس بن زيري الصنهاجي، ثم خلفه ابنه باديس بن حبُّوس فكملت في أيامه وعَمُرت حتى لحقت بأمصار الأندلس المشهورة، واشتهرت بالزراعة والعديد من الصناعات، ومن أهم معالمها: حيى البيازين وقصر الحمراء وجنة العريف وغيرها، وقد عاشت غرناطة فصولاً مختلفة من التاريخ حتى صارت الحاضرة الأخيرة للمسلمين في الأندلس على يد بنى نصر (أو بني الأحمر) إلى أن سقطت في أيدى النصاري في (٢ من شهر ربيع الأول سنة ٨٩٧ هـ / ٢ من شهر يناير سنة ١٤٩٢ م) على يد الملكين الكاثوليكيين فرناندو وإيزابيلا، وبسقوطها طويت صفحة الوجود الإسلامي في الأندلس. انظر: ابن غالب: فرحة الأنفس، ص ٢٤. الحميري: صفة جزيرة الأندلس، ص ٢٣، ٢٩. ياقوت الحموي: معجم البلدان، ١/ ٢٤٤.أ. عنان: الآثار الأندلسية الباقية، ص ١٦٠ وما بعدها.

 <sup>(</sup>١) ابن الخطيب: الإحاطة، ٢/ ٨٣. البناهي: تاريخ قضاة الأندلس، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٢) ابن الخطيب: الإحاطة، ١/ ٦١. ٢/ ٨٦.

<sup>(</sup>٢) الإعلان بالتوبيخ، ص ٦٤٤.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٥) حاجى خليفة: كشف الظنون، ١/ ٣٠٣.



انتقل إلى ذكر السبب الذي دعاه إلى تأليف كتابه، وهو أن بعض المصنفين أفرد لوطنه تاريخًا «كتاريخ مدينة بخارى لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن سليمان الفخار، وتاريخ أصبهان لأبي نعيم أحمد بن عبد الله الحافظ صاحب الحلية، وتاريخ أصبهان أيضًا لأبي زكريا يحيى بن عبد الوهاب بن قندة الحافظ، وتاريخ نيسابور للحاكم أبي عبد الله بن البيع، وذيله لعبد الغافر بن إسماعيل)(\*).

ثم يسرد لسان الدين ابن الخطيب الكثير من كتب التأريخ لمدينة ما، ومن ثم يسرد لنا قائمة بأسماء الكتب التي تناولت تاريخ المدن في المغرب والأندلس، فيقول: «وعنوان الدراية في ذكر من كان في المائة السابعة ببجاية لأبي العباس بن الغبريني، وتاريخ تلمسان لابن الأصفر، وتاريخها أيضا لابن هدية، وتاريخ فاس لابن عبد الكريم، وتاريخها أيضًا لابن أبي زرع .....»(٢).

فكان هذا أحد الدوافع التي دفعته إلى الإقدام على كتابة تاريخ لوطنه «غرناطة»، حيث يقول: «فداخلتني عصبية لا تقدح في دين ولا منصب، وحمية لا يُذَمُّ في مثلها

متعصب، رغبة أن يقع ســؤالهم وذكرهم من فضل الله جناب مخصب «(٤).

وعنوان الكتاب يدل على الغاية التي رمى إليها ابنُ الخطيب بتأليفه، وهي تقديم صورة شاملة عن كل ما يتعلق بمدينة غرناطة من أوصاف وأخبار، فذكر مروجها وجبالها وأنهارها، وترجم لثلاث وتسعين وأربعمائة شخصية أندلسية، ممن حكموا غرناطة، أو وفدوا إليها من المغرب أو المشرق، من ملوك، وأمراء، وأعيان، وولاة، ووزراء، وقضاة، وعلماء، وزهاد، وصوفية، ولم ينس أن يكتب سيرته الذاتية في آخر الكتاب.

والكتاب لم يكتب دفعة واحدة، فقد بدأ بجمعه قبل نفيه مع سلطانه الغني بالله سنة ١٣٦٧ هـ/ ١٣٦٠ م، ثم استأنف العمل فيه بعد عودته من المنفى سنة ٣٦٧ هـ/ ١٣٦٢ م، فراجعه وزاد فيه، فجعله في ستة مجلدات، وظل يضيف إليه، وينقح فيه حتى عام ٧٧١ هـ/ ١٣٧٠ م، وقد يكون زاد فيه بعد هذا التاريخ، ونرجح أن يكون انتهى من تأليفه سنة ٢٧٧ هـ/ ١٣٧١ م، أي قبل فراره إلى المغرب بسنة تقريبًا.

وقد استعمل ابن الخطيب أكثر من تسمية لكتابه هذا، فذكره إلى جانب العنوان المعروف للكتاب عناوين أخرى؛ فذكره باسم: الإحاطة في تاريخ غرناطة»، وقال: إنه في

<sup>(</sup>۱) ورد اسمه في مقدمة الإحاطة لابن الخطيب (تحقيق: أ. عنان)، ۱/ ۸۱، هكذا: (تاريخ نيسابور لأبي عبد الله بن اليسع)، وهو تصحيف ظاهر.

<sup>(</sup>٢) الإحاطة في أخبار غرناطة، ١/ ٨١.

<sup>(</sup>٣) الاحاطة، ١/ ٨٣.

<sup>(</sup>٤) الإحاطة، ١/ ٨٣-٨٤.

سبعة أسفار (۱)، ثم ذكره باسم: «الإحاطة بما تيسًر من تاريخ غرناطة»، وقال: إنه كتاب كبير في تسعة أسفار (۱)، ثم عاد واختصره باسم: «تاريخ غرناطة»، وقال: «إنه في اثني عشر سفرًا» (۱)، وقد استعمل ابن الخطيب هذه التسمية الأخيرة المختصرة في مواطن كثيرة، وفي كتابه «اللمحة البدرية» ذكر اسم كتاب عنوانه» «الإماطة عن وجه الإحاطة فيما أمكن من تاريخ غرناطة» (١).

والترتيب الذي اعتمده هو ذكر الحاضرة غرناطة، ووصف محاسنها، والحديث عن الذين سكنوها وتولوها ملتزمًا الترتيب الأبجدي لأصحاب التراجم وليس الترتيب التاريخي، وجعل الكتاب قسمين؛ القسم الأول: في حلي المعاهد والأماكن والمنازل والمساكن. والقسم الثاني: في حلي الزائر القاطن والمتحرك والساكن.

وبعد ان انتهى من مقدمة الكتاب بدأ في القسم الأول بفصل يدور حول اسم مدينة غرناطة، فقدم لنا وصفًا جغرافيًا دقيقًا لهذه المدينة (١)، ثم تناول تاريخها منذ أن نزلها العربُ أيام الفتح حتى سلاطين بني

(٦) المصدر السابق، ١/ ١٣-١٨.

نصر (۱)، ثم انتهى إلى فصل ثانٍ ذكر فيه سير أهل غرناطة وأخلاقهم وأحوالهم وأنسابهم وجندهم وزيهم (۱)، وانتهى القسم الأول بفصل ثالث حصره فيمن تداول حكم هذه المدينة منذ أصبحت دار إمارة (۱)، ثم أدلف إلى القسم الثاني، وفيه تناول الذين ترجم لهم، وعقد في آخر هذا القسم ترجمة مختصرة لنفسه.

شم نأتي إلى بعد ذلك إلى أحد الأعلام الغرناطيين الكبار في أواخر القرن الثامن الهجري/ الرابع عشر الميلادي، وهو القاضي أبوالحسن علي بن عبد الله بن محمد بن الحسن الجذامي البُنَّاهي (١٠) (ت بعد ١٣٩٧هـ/ بعد ١٣٩١ م)، وهو صاحب الكتاب المشهور «المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا»، المعروف باسم: تاريخ قضاة الأندلس (١١).

لكن فيما يخص موضوع دراستنا، فنجد أنه صنف كتابًا بعنوان: (ذيل أو تذييل تاريخ مالقة)،

المجلد ١٥- العدد ٩، أيلول ٢٠٠٨ م، ص ٢٢٥- ٢٦٣.

(١٠) راجع في تصحيح هذا اللقب على هذه الصيغة:

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب: ريحانة الكتاب ونجعة المنتاب، ٢/ ٣٢١.

<sup>(</sup>٢) الإحاطة، ٣/ ٣٩٠. المقري: نفح الطيب، ٣/ ٣٢١.

<sup>(</sup>٣) ريحانة الكتاب، ١/ ٣١.

<sup>(</sup>٤) اللمحة البدرية، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٥) الإحاطة، ١١/ ١٠.

<sup>(</sup>۷) المصدر السابق، ۱/ ۱۸–۲۱.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق، ١/ ٣٦-٤٠.

<sup>(</sup>٩) المصدر السابق، ١/ ٤٠-٢٤.

د. محمد بنشريفة: «البُنَّاهي لا النُّبَاهي» مجلة الأكاديمية - الرباط - العدد ١٣ - ١٩٨٨ م، ص ٧١ - ٨٩.

(١١) هناك دراسات تناولت أبا الحسن البناهي مؤرخًا من خلال هذا الكتاب. انظر: أمد. خالد محمود عبد الله وم.م. قبس فاروق صالح: القاضي أبو الحسن النباهي مؤرخًا - مجلة جامعة تكريت للعلوم الإنسانية -

ويبدو أن هذا الكتاب تذييل على كتاب ابن عسكر وابن خميس المعروف ب، **تاريخ مالقة** » الذي تكلمنا عنه سابقًا، ولم نقف على ذكر هذا التذييل إلا عند ابن الخطيب(١)، حيث نقل منه في ترجمة

أبى القاسم محمد بن أحمد بن محمد بن على الغساني، المعروف بابن حفيد الأمين قائلاً: «وقال صاحبنا الفقيه أبو الحسن البناهي في تذييله لتاريخ مالقة....»(۲).

## خلاصة وخاتمة:

يُعَـدُّ التأريخُ للمدن الأندلسية نمطًا من أنماط الكتابة التاريخية التي شاعت وذاعت في الأندلس، وكان الاهتمامُ بهذا المجال لدى الأندلسيين كبيرًا، وقد ظهر كنوع من الرغبة عندهم فيمنافسة إخوانهم المشارقة فيتبيان فضائل المدن الأندلسية ومكانتها وتاريخها وما يموج فيها من حركة علمية دائبة وازدهار حضاري متألق، فكثرت المؤلفات في هذا الجانب وتنوعت، وكان الشعور بالأندلسية يمثل آنئذ أهم مظاهر الحياة الثقافية في الأندلس، وقد بدا هذا الشعور واضعًا في عناية الأندلسيين بجمع تراثهم وكتابة تاريخ مدنهم، وكانوا شديدي التعصب لبلادهم، نرى ذلك من أنسابهم، فلل نكاد نجد عالمًا ولا أديبًا إلا ويُنسب لبلده أو مدينته، فيقال: القرطبي، والإشبيلي، والغرناطي، والبلنسي،

والمالقي، والجياني، وغيرها من النسبة إلى المدن الأندلسية المتعددة.

وكان استمرار التأليف في تواريخ المدن، أو التواريخ المحلية، قد أظهر المدن الأندلسية باعتبارها وحدات حضارية فكرية، تعكس العديد من الجوانب العلمية والثقافية لهذه المدن، وكذلك الجوانب السياسية.

ولما ازدادت الأزمة السياسية في الأندلس اعتبارًا من النصف الثاني من القرن السابع الهجري/ الثالث عشر الميلادي، وازداد الضغط النصراني على المدن الأندلسية، ازاد تعلق الأندلسيين بمدنهم، وكان من بين مظاهر هذا التعلق الإقبال على التأريخ لهذه المدن، لحفظ تاريخها، وتخليد مجدها، والتعريف بأعلامها وحكّامها.





### قائمة المصادر والمراجع

# ◄ أولاً: المصادر:

- \* ابن الأبَّار (أبو بكر محمد بن عبد الله، ت ٦٥٨ هـ/ ١٢٦٠ م):
- تحفة القادم- أعاد بناءه وعلق عليه: د. إحسان عباس- دار الغرب الإسلامي- بيروت- ط ١، ١٤٠٦ هـ/ ١٩٨٦ م.
- التكملة لكتاب الصلة تحقيق: عبد السلام الهراس دار الفكر للطباعة بيروت، ١٤١٥ هـ/ ١٩٩٥ م.
- \* ابن بشـ كوال (أبو القاسـ م خلف بن عبد الملك، ت ٥٧٨ هـ/ ١١٨٢ م):
- الصلة تحقيق: إبراهيم الإبياري-دار الكتاب المصري بالقاهرة ودار الكتاب اللبناني ببيروت- ط ١،١٤١٠ هـ/ ١٩٨٩ م.
- \* البغدادي (إسماعيل محمد أمين البغدادي):
- إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون - دار إحياء التراث العربي - بيروت - د.ت.
- هدية العارفين، أسماء المؤلفين وآثار المصنفين- دار إحياء التراث العربي- بيروت- دت.

- \* النُبُّاهِ \_ ي (أبو الحسن بن عبد الله بن الحسن، ت بعد ٧٩٣ هـ/ بعد ١٣٩١ م):
- تاريخ قضاة الأندلس، المعروف باسم المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا تحقيق لجنة إحياء التراث العربي بدار الآفاق الجديدة بيروت -ط ٥، ١٤٠٣ هـ/ ١٩٨٣ م.
- \* ابن الحاج البلفيقي (أبو البركات محمد بن محمد بن إبراهيم السُّلمي البلِّفيقي، ت ٧٧١ هـ/ ١٣٦٩ م):
- المؤتمن على أنباء أبناء الزمن- صنعة وتحقيق ودراسة: أ.د. جعفر ابن الحاج السلمي- تقديم مربيل فييرو- سلسلة تراث (٢٠)- منشورات جمعية تطاون أسمير، والجمعية المغربية للدراسات الأندلسية، ١٤٤٠ هـ/ ٢٠١٨ م.
- \* حاجي خليفة (مصطفى بن عبد الله القسطنطيني الرومي، ت ١٠٦٧هـ/ ١٦٠٦م):
- كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون دار إحياء التراث العربي- بيروت د.ت.
- \* ابن حجر العسـ قلاني (أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد، ت ٨٥٢ هـ/ ١٤٤٨ م):
   الـدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة دار الجيل-بيروت، ١٤١٤ هـ/ ١٩٩٣م.



- \* الحموي (أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله، ت ٦٢٦ هـ/ ١٢٢٨ م):
- معجم الأدباء- تحقيق: د. إحسان عباس- دار الغرب الإسلامي-بيروت-ط ۱، ۱۹۹۳ م.
- معجم البلدان دار صادر بیروت،
   ۱۳۹۷ هـ/ ۱۹۷۷ م.
- \* الحميدي (أبو عبد الله محمد بن أبى نصر الأزدى، ت ٤٨٨ هـ /١٠٩٥ م):
- جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس-الدار المصرية للتأليف والترجمة -القاهرة - المكتبة الأندلسية (٣) -١٩٦٦ م.
- \* ابن حَيَّان القرطبي (أبو مروان حيان بن خلف، ت ٤٦٩ هـ/١٠٧٦ م):
- المقتبس في تاريخ الأندلس- نشر الأب ملتشور أنطونيا Melchor Antuña فطعة منه تتعلق بتاريخ الأمير عبد الله بن محمد- باريس، ١٩٣٧ م.
- \* ابن الخطيب (لسان الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الله، ت ٧٧٦ هـ/ ١٣٧٤م):
- الإحاطة في أخبار غرناطة تحقيق: أ. محمد عبد الله عنان - مكتبة الخانجي - القاهرة.
- المجلد الأول ط٢ ١٣٩٣ هـ / ١٩٧٣ م.

- المجلد الثاني ط١ ١٣٩٤ هـ/ ١٩٧٤م.
- المجلد الثالث ط١ ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م.
- المجلد الرابع ط ۱ ۱۳۹۷ هـ/۱۹۷۷م.
- الكتيبــة الكامنة فيمن لقيناه بالأندلس من شـعراء المائة الثامنــة- تحقيق: د. إحسـان عباس- دار الثقافة- بيروت، ١٩٨٣ م.
- ريحانة الكتاب ونجعة المنتاب- تحقيق: أ. محمد عبد الله عنان- مكتبة الخانجي- القاهرة- ط ١،١٤٠٠ هـ/ ١٩٨٠ م.
- اللمحة البدرية في الدولة النصرية دراسة وتحقيق: د. محمد مسعود جبران- دار المدار الإسلامي- ط١، ٢٠٠٩ م.
- \* ابن خَلِّكَان (أبو العباس أحمد بن محمد، ت ٦٨١ هـ/ ١٢٨٢ م):
- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان-تحقيق: د. إحسان عباس - دار صادر - بيروت - د.ت.
- \* ابن خميس (أبو بكر محمد بن محمد بن علي بن خميس المالقي، ت بعد ٦٣٩ هـ/ ١٢٤١ م):

- كتاب أدباء مالقة المسمى مطلع الأنوار ٤٢٧ هـ/ ١٣٦٣ م): ونزهة البصائر والأبصار فيما احتوت عليه مالقة من الأعلام والرؤساء والأخيار وتقييد ما لهم من المناقب بفیسبادن، ۱٤۰۱ هـ/ ۱۹۸۱ م. والآثار- حققه وقدم له: د. صلاح
  - \* ابن دحية (أبو الخطاب عمر بن حسن، ت ٦٣٣ هـ/ ١٢٣٥ م):

ط ۱، ۱۹۱۹ هـ/ ۱۹۹۹ م.

جرار- دار البشير- عمان (الأردن)-

- المطرب من أشعار أهل المغرب -تحقيق: إبراهيم الإبياري ود. حامد عبد المجيد ود . أحمد أحمد بدوى - مراجعة: د. طه حسين- دار العلم للجميع -بيروت-د.ت.
- \* الذهبي (شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد، ت ٧٤٨ هـ/ ١٣٧٤ م):
- تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام - حققه وضبط نصه وعلق عليه: د . بشار عواد معروف - دار الغرب الإسلامي - بيروت - ط١، ١٤٢٤ هـ/ ٢٠٠٣ م.
- \* السخاوى (شمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوي، ت ٩٠٢ هـ/ ١٤٩٧ م): - الإعلان بالتوبيخ لمن ذم أهل التاريخ-تحقيق: د. صالح أحمد العلي-مؤسسة الرسالة- بيروت- ط ١/ ١٤٠٧ هـ/ ١٩٨٦ م.

- \* الصفدى (صلاح الدين خليل بن أيبك، ت
- الوافى بالوفيات دار فرانز شــتاينر
- \* ابن عبد الملك المراكشي (أبو عبد الله محمد بن عبد الملك، ت ٧٠٣هـ/ ١٣٠٤م):
- الذيل والتكملة لكتابى الموصول والصلة:
- السفر الأول القسم الأول -تحقيق: د . محمد بن شريفة - دار الثقافة - بيروت - د.ت.
- السفر السادس تحقيق: د. إحسان عباس – دار الثقافة – بيروت – ١٩٧٣م.
- \* ابن عذَارى المُرَّاكُشي (أبو عبد الله محمد بن محمد، ت بعد ۷۱۲ هـ/ ۱۳۱۲ م):
- البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب:
- الأجزاء الأول والثانى والثالث -تحقيق ومراجعة: ج. س. كولان وأ. ليفى بروفنسال الدار العربية للكتاب - بيروت - ط ٢، ١٩٨٣م.
- الجـزء الرابع تحقيـق ومراجعة: د. إحسان عباس - الدار العربية للكتاب - بيروت، **د**. ت.
- \* ابن عسكر (أبو عبد الله محمد بن على، ت ٦٣٦ هـ/ ١٢٣٨ م) وابن خميس (أبوبكر محمد بن محمد، ت بعد ١٣٤هـ/ ١٢٤١م):



- أعلام مالقة تقديم وتخريج وتعليق: د. عبد الله المرابط الترغي- دار الغرب الإسلامي ببيروت ودار الأمان للنشر والتوزيع بالرباط ط ١، ١٤٢٠ هـ/ ١٩٩٩ م.
- \* العماد الأصفهاني (أبو عبد الله محمد بن صفي الدين الكاتب، ت ٥٩٧ هـ/ ١٢٠٠ م):
  - خريدة القصر وجريدة العصر:
- الجزء الأول- قسم شعراء المغرب- تحقيق: محمد المرزوقي ومحمد العروسي المطوي والجيلاني بن الحاج يحي- الدار التونسية للنشر- ط ٣، ١٩٨٦ م.
- الجزءان الثاني والثالث- قسم شعراء المغرب والأندلس- تحقيق: آذرتاش آذرنوش-نقحه وزاد عليه: محمد العروسي المطوي والجيلاني بن الحاج يحي ومحمد المرزوقي-الدار التونسية للنشر-ط ۲، ۱۹۸۲ م.
- \* ابن عميرة المخزومي (أبو المطرف أحمد بن عميرة المخزومي، ت ٦٥٨ هـ/ ١٢٥٩ م):
- تاريخ ميورقة- دراسة وتحقيق: د. محمد بن معمر- دار الكتب العلمية-بيروت- ط ١، ١٤٢٨ هـ/ ٢٠٠٧ م.
- \* ابن فرحون (أبو إسحاق إبراهيم بن علي، ت ٧٩١ هـ/ ١٣٨٨ م):

- الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب- تحقيق: د. محمد الأحمدي أبو النور- دار التراث للطبع والنشر- القاهرة د.ت.
- \* ابن الفرضي (أبو الوليد عبد الله بن محمد، ت ٤٠٣ هـ/ ١٠١٢ م):
- تاريخ علماء الأندلس- حققه وضبط نصه وعلى عليه: د. بشار عواد معروف- دار الغرب الإسلامي- تونس- ط ١٤٢٩ هـ/ ٢٠٠٨ م.
- \* ابن القاضي (أحمد بن محمد بن أبي العافية المكناسي، ت بفاس ١٠٢٥ هـ/ ١٦١٦ م):
- جـ ذوة الاقتباس في ذكر من حل من الأعـ لام مدينة فاس دار المنصور للطباعة والوراقة الرباط، ١٩٧٣ م.
- درة الحجال في أسماء الرجال-تحقيق: د. محمد الأحمدي أبو النور-مكتبة دار التراث- القاهرة- د.ت.

ابن الكردبوس

- \* ابن الكردبوس (أبو مروان عبد الملك التوزري، عاش في النصف الثاني من قه هـ / ۱۲ م):
- تاريخ الأندلس (قطعة من كتاب: الاكتفاء في أخبار الخلفاء)- تحقيق: د.أحمد مختار العبادي- المعهد

- المصري للدراسات الإسلامية بمدريد، 19۷۱ م.
- \* المَقَّري (أبو العباس أحمد بن محمد، ت ١٠٤١ هـ/ ١٦٣٢ م):
- نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين ابن الخطيب تحقيق: د. إحسان عباس- دار صادر بيروت ط ١، ١٣٨٨



# ◄ ثانيًا: المراجع العربية والمترجمة:

- \* آنخل جونثالث بالنثيا:

- تاريخ الفكر الأندلسي- نقله عن الإسبانية: د. حسين مؤنس-مكتبة الثقافة الدينية القاهرة، ١٩٥٥ م.
  - \* د . حسين مؤنس:
- تاريخ الجغرافية والجغرافيين في الأندلس- منشورات المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم مكتبة مدبولي القاهرة، ط ٢، ١٤٠٦ هـ/ ١٩٨٦ م.
  - \* خير الدين الزركلي:
- الأعلام دار العلم للملايين بيروت - ط ١٥، مايو ٢٠٠٢ م.
  - \* ابن سودة المري:
- دليل مؤرخ المغرب الأقصى- دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع -بيروت-ط ١، ١٤١٨ هـ/ ١٩٩٧ م.

- \* د . الطاهر أحمد مكى:
- دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة- دار المعارف- ط ٣- ١٩٨٧م.
  - \* العباس بن إبراهيم:
- الإعلام بمن حل مراكش وأغمات من الأعلام راجعه: عبد الوهاب بن منصور-المطبعة الملكية- الرباط- ط ٢، ١٤١٣ هـ/ ١٩٩٣ م.
  - \* د . عبد الرحمن على الحجى:
- التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة-دار القلم- بيروت-ط ٢، ١٤٠٢ هـ/ ١٩٨١ م.
  - \* عمر رضا كحالة:
- معجم المؤلفين مؤسسة الرسالة -بيروت - ط ١، ١٤١٤ هـ/ ١٩٩٣ م.
  - \* فرانز روزنثال:
- علم التاريخ عند المسلمين ترجمة: د. صالح أحمد العلي - مؤسسة الرسالة -بيروت - ط ۲، ۱٤٠٣ هـ/ ۱۹۸۳ م.
  - \* كارل بروكلمان:
- تاريخ الأدب العربي ترجمة: عبد الحليم النجار دار المعارف القاهرة، بدون تاريخ.
  - \* د . محمد المنونى:
- المصادر العربية لتاريخ المغرب-منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، ١٤٠٤ هـ/ ١٩٨٣ م.



#### - \* د . محمد بنشريفة :

- «البُنَّاهي لا النُّبَاهي» - مجلة الأكاديمية - الرباط - العدد ١٣ - ١٩٨٨ م، ص ٧١ - ٨٩.

### -\* د . محمد علي دبور :

- «منهج ابن عذارى المرَّاكُشِي ومصادره في البيان المغرب» - مجلة ندوة التاريخ الإسلامي التي يصدرها قسم التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة العدد الحادي والعشرون، جمادى الأولى ١٤٢٨ هـ/ يونيه ٢٠٠٧ م.



## ♦ رابعًا: المراجع الأجنبية:

- \* Emilio Molina López:
- «La obra histórica de Ibn Jatima de Almería» – Al-qantara: Revista de estudios árabes, Vol. 10, Fasc. 1, .1989 págs. 151-174.
- \* Francisco Pons Boigues:
- Ensayo Bio-Bibliográfico sobre los
   Historiadores y Geógrafos Arábigo Españoles Madrid 1898 ..



### -\* د . حسين مؤنس:

- «الجغرافية والجغرافيون في الأندلس» - مقال بمجلة معهد الدراسات الإسلامية بمدريد - ج ٧-٨، ١٩٥٩-١٩٦٠ م.
- «السيد القمبيطور وعلاقاته بالمسلمين» - المجلة التاريخية المصرية - المجلد الثالث/ العدد الأول، مايو ١٩٥٠ م.

# - \* د . خالد بن علي النجمي:

- مـؤرخ المرية ابن خاتمة الأنصاري (ت ۷۷۰ هـ/ ۱۳٦٩ م) وكتابه مزية المرية علـى غيرها مـن البلاد الأندلسـية، دراسـة في مخطوطتـه ونصوصـه الباقيـة- مجلـة العلـوم الإسـلامية والاجتماعيـة- العـدد (٥٣)- شـوال

- \* أ م د . خالد محمود عبد الله وم م . قبس فاروق صالح:

- القاضي أبو الحسن النباهي مؤرخًا-مجلة جامعة تكريت للعلوم الإنسانية-المجلد ١٥- العدد ٩، أيلول ٢٠٠٨ م، ص ٢٢٥- ٢٦٣.









أبو الحسن الجمال (\*)

كانت دولة المرابطين في المغرب والأندلس من الدول التي نالها قدرٌ كبير من الظلم والغبين والتشويه، وفي هذا تشبه الدولة الأموية في المشرق الإسلامي التي سقطت سنة ١٣٢هـ على أيدي بني العباس؛ الذين حاولوا اجتثاث كل ذكر لها، كما نسبوا إليها من الروايات والأخبار الكاذبة.. بأن لصقوا بهم كل نقيصة، ونسبوا إليهم كل تخلف، بل وصل الأمر إلى حد الاتهام في العقيدة والتشكيك فيها، لأن التاريخ يكتبه المنتصرون، وهذا ما حدث مع المرابطين تمامًا، وربما في صورة أشد وأعنف، فقد اجتهد «ابن تومرت» مؤسس حركة الموحدين في أن ينفر الناس والمجتمع المغربي بأسره من المرابطين، فاتهمهم بالتقصير في شتى من المرابطين، فاتهمهم بالتقصير في شتى

المجالات، بل واتهمهم في عقيدتهم فنسب اليهم التجسيم، وسماهم بالمجسمين، وبعد فترة بدأت دعايته تؤتي أكلها حتى تمكن من إسقاطهم وإقامة نظامه السياسي على أنقاض دولتهم.

وقد صدر مؤخراً عن دار النابغة بطنطا بجمهورية مصر العربية كتاب «الأَنْوَارِ الْجَلِيَّةِ بِجمهورية مصر العربية كتاب «الأَنْوَارِ الْجَلِيَّةِ فِي أَخْبَارِ الدَّوْلَةِ الْمُرَابِطِيَّةِ» لابن الصَّيْرَفِيِّ الْغَرْنَاطِيِّ. والدي أعاد بنائه وتجميعه وتحقيقه الأستاذ الدكتور محمد علي دبور؛ أستاذ التاريخ والحضارة الإسلامية في كلية دار العلوم، وهو أحد أبناء مدرسة دار العلوم التاريخية التي أنجبت العديد من الأعلام من أمثال: محمد ضياء الدين الريس، وأحمد شلبي، وعبد الله جمال الريس، وأحمد شلبي، وعبد الله جمال

الدين وغيرهم تخرج في كلية دار العلوم، ثم حصل منها على درجة الماجستيرية رسالة بعنوان: «الدور السياسي للعلماء في الأندلس في عهدى المرابطين والموحدين (٤٨٤–١٤٦هـ)»، ثم ذهب في بعثة إلى إسبانيا، في كلية الآداب بجامعة مدريد المركزية (الكومبلتنسي) للحصول على درجة الدكتوراه في التاريخ الأندلسي بعنوان: «الأسعار في المغرب والأندلس في القرن السابع إلى القرن التاسع»، وقد أثرى المكتبة العربية بالعديد من المؤلفات منها: «بنو أمية فى التاريخ .. دراسة في التاريخ السياسى والحضاري»، و»فقه النظام السياسي في الإسلام»، و «المماليك والعثمانيون.. أصلهم وتاريخهم وحضارتهم»، و «الحروب الصليبية والمؤامرة على العالم الإسلامي»، «أندلسيات»، و «ابن عذاري المراكشي»، وقد حقق مؤخراً كتاب «الأنوار الجلية» لابن الصيرفي الغرناطي، بعد أن أعاد جمعه وبناءه لأن الكتاب في عداد الكتب المفقودة، وهو من الكتب الرئيسية التي أرخت لدولة

المرابطين وهو حديثنا في السطور التالية.

والمحقق قد عاش مع ابن الصيرفي حينما

خصه ببحث ونوه إلى مكانته التاريخية

ومكانة كتابه هذا...

وفي تقديمه للكتاب يؤكد الدكتور دبور أن الكتاب: «ويُعَدُّ من عُيون النُّراث الأندلُسيِّ، والمصدر الأوَّل والوحيد لتاريخ أسرة المُرابطين في المغرب والأندلُس، لكنَّه في حُكُم المفقود، وفقدنا بضياعه المصدر الأساسيُّ اللية كنَّا نأمل أن يضيء كثيرًا من الجوانب المجهولة في تاريخ دولة المُرابطين بالغرب الإسلاميِّ، ونظرًا لأهميته ونُدرته واعتماد العديد من المؤرِّخين اللاحقين عليه».

وقد اجتهد المحقق الدكتور دبورفي جَمْع نُصُوصِه المنثوثة في ثنابا المصادر المغربيَّة والأندلُسيَّة، سواء ما يتعلَّق منها بالأحداث التَّاريخيَّة أو التَّراجِم أو الأشعار التي قالها المؤلفُ في أمراء المُرابطين، فقد كان مؤرِّجًا وشاعرًا في الوقت نفسه، ثم قام بترتيب هذه النُّصُوص ترتيبًا زمنيًّا، وعرَّج على تقويمها وترميمها وضبطها بالشُّكُل حتى تُقَرِأ بطريقة سَهَلة وصحيحة، كُل هَذا في محاولة للوصول إلى نُسخة قريبة من الكتاب الأصليِّ كما وضعه صاحبُهُ، وليتوفرَ لأول مَرَّة بين أيدى الباحثين المهتمين بتاريخ المغرب والأندلس والمهتمين بتاريخ المرابطين خُصُوصًا كتاب الأَنْوَارِ الْجَليَّةِ فِي أَخْبَار الدَّوْلَةِ المُّرَابِطِيَّةِ لابن الصَّيْرَكِّ الغَرْنَاطِيِّ.



ثم أحصى الدكتور دبور كل الكتب المفقودة التى تناولت دولة المرابطين ومعظم من كتبها من المؤرخين قد عاصروا نشأتها ودورها التاريخي ونهايتها المأساوية على يد الموحدين، مثل: «البيان الواضح في المُلمِّ الفادح»لابن علقمة (ت ٥٠٩ هـ/ ١١١٦ م)، والذى كان شاهدا عياناً على سقوط بلنسية في أيدى القبيطور سنة ٤٨٧هـ، و «تاريخ المرابطين» للقاضى عياض بن موسى اليحصبيّ (ت ٥٤٤ هـ/ ١١٤٩م)، و «المقّبَاس في أخبار المغرب والأندلس وفاس» لأبي مروان عبد الملك بن موسى الوراق (كان حيًّا سنة٥٥٥ هـ/ ١١٦٠ م)،وقد سـجل فيه كثيرًا من تفاصيل الحياة السياسية لدولة المرابطين لا نجدها في غيره من المصادر، ولذا كان كتابه من المصادر المهمة التي اعتمد عليها كلُّ مَن جاءوا بعده من المؤرخين اللاحقين، و »نظم اللآلي في فتوح الأمر العالى» لابن الأشيري التلمساني (ت ٥٦٩ هـ)،و «القَبَس» لأبي الحس علىّ بن حمادُه الصنهاجي (ت ٦٢٨ هـ)، وغيرها من الكتب ثم يأتى كتاب «الأنوار الْجَلِيَّة فِي أَخْبَارِ الدَّوْلَةِ الْمُرَابِطِيَّة » للمؤرخ الغرناطي أبى بكر يحيى بن محمد بن يوسـف الأنصاري، المعروف بابن الصُّيّرَكِ

(المتوفي سنة ٥٥٧ هـ/ ١١٦١ م)، وهو يُعد الكتاب الوحيد- فيما نعلم- الذي ألفه صاحبه للتأريخ لأسرة المرابطين، وبالتالي فإنه يندرج تحت كتب «تاريخ الأسر»، وهي الكتب التي اهتمت بالتأريخ للأسر الحاكمة في تاريخ الإسلام، حيث ينبئ عنوانه عن هذا الاتحاه.

وهـذا الكتاب حجـة في بابه؛ لأن مؤلفه ابن الصَّيْرَفِيِّ من رجالات البلاط المرابطي، ومن هنا فقد كان شاهد عيان لما يدونه من أحداث ويصفه من معارك، لكنه - للأسف-من المصادر المفقودة، وفقدنا بضياعه المصدر الوحيد الذي كنا نأمل أن يضيء لنا كثيرًا من الجوانب المجهولة في تاريخ دولة المرابطين في المغرب والأندلس، وبما أنه المصدر حول هذه الأســرة، فقد كان حافزاً للدكتور دبور للاهتمام بهذا الكتاب وجمعه وتقديمه إلى المكتبة العربية، ولهذا فقد شمر عن ساعد الجد وقام بهده الرحلة الشاقة التي استغرقت منه الوقت الثمين، فقام بجمع واستقصاء نصوصه المبثوثة في ثنايا المصادر التي اعتمدت عليه ونقلت عنه في محاولة للوصول إلى نسخة قريبة من الكتاب الأصلي..

وعن عمله في الكتاب يقول الدكتور دبور: «إن النصوص المتفرقة من أي كتاب تشبه إلى حدٍّ كبير الصورة الفوتوغرافية الممزقة المبعثرة، فتجد كل جزء منها في ناحية، وبالتالي لا نستطيع تحديد ملامحها ولا معرفة صاحبها، لكن عندما نجمع شــتات تلكم الصورة، ونضع كل جزء منها في مكانه الصحيح والمناسب نبدأ في تحديد ملامحها ورؤيتها بشكل أوضح وأفضل، ويكون الاستمتاع بها أكثر وأنفع. كذلك الحال مع نصوص الكتب المفقودة، كلما اجتهدنا في جمعها ولم شتاتها، وضم بعضها إلى بعض، ووضع كل نصِّ في مكانه الصحيح، وسياقه التاريخي المناسب كلما وصلنا إلى صورة أوضح للحقبة التاريخية التي تتكلم عنها هذه النصوص، وكنا إلى الحقيقة التاريخية أقرب، واستطعنا أن نحكم عليها بصورة أعدل وأكثر إنصافًا».

ثم تحدث الدكتور دبور عن حجم الكتاب فجزم أنه كان من الحجم الصغير في مجلد واحد، استناداً إلى نص للسان الدين ابن الخطيب، الذي أطلق عليه «التاريخ الصغير» فقال ابن الصغير» فقال ابن النصوص المتبقية تاريخه الصّغير»، كما أن النصوص المتبقية

منه تدل على أن صاحبه كان حريصًا على نقل صورة موجزة مختصرة عن تاريخ دولة المرابطين، ولم يكن يجنح إلى الاستطراد والتطويل والإسهاب، وقد وقفنا على عدد من النصوص التي يشير فيها ابن الصَّيَرَيِقِ صراحة إلى منهج الإيجاز والاختصار الذي اتبعه في تصنيف كتابه.

أما عن منهج الدكتور دبور في هذا الكتاب، فقد قامبجمع نصوص الكتاب من كل المظان التاريخية التي نقلت عنه واعتمدت عليه، ووقف على نوعين من النصوص؛ الأولى: نصوص انفردت بها بعض المصادر ولم تتكرر في مصادر أخرى، والثانية نصوص تكررت في أكثر من مصدر، أما الأولى فقد وضعها كما هي، خاصة إذا كانت منسوبة صراحة إلى مؤرخنا ابن الصَّيْـرَفِّ، واجتهد قـدر الإمكان في تقويم هذه النوعية من النصوص وترميمها بصورة علمية مناسبة، وأما الثانية، فنظرًا لتعدد النص الواحد في أكثر من مصدر مع بعض الاختلاف في الألفاظ والزيادة أو النقصان، فقد اعتمد على النص الأكمل والأصوب، أو النص الذي ذكر ناقلُهُ صراحة أنه نقله عن ابن الصَّيْرَفِيِّ، فبعض هذه النصوص



جاءت مشوهة مبتورة وناقصة وفيها كثير من السقط، ثم بدأنا في إكمال هذا النص باختيار الألفاظ الأكثر مناسبة للمعنى والسياق التاريخي واللغوي، وتصويب ما يحتاج إلى تصويب، والتعريف بما يحتاج إلى بيان وتوضيح، ووضعنا الفروق المختلفة بين النصوص في حواشي الكتاب.

كما قام بترتيب النصوص ترتيبًا زمنيًا كما هو معتاد في المصادر التاريخية، خاصة وقد عرفنا من نصوص (الأُنُوار الْجَلِيَّة) أن صاحب كان يعتمد منهج الترتيب الحولي (على السنين)، وبهذا فإن هذا الترتيب يتسق مع منهج المؤلف في ترتيب أحداث كتابه، وفي حال فقدان التاريخ وضعنا النص في سياقه التاريخي المناسب للترتيب الزمني وتسلسل الأحداث.

وفي هـذا يقـول الدكتور دبـور: «أما من حيث منهج انتقـاء النصـوص المتبقية من الكتـاب، وتمييـز كلام ابـن الصَّيِّـرَفِيِّ من غيره، فلحسـن الحظ فإن أغلب النصوص التـي عثرنا عليها كانت منسـوبة صراحة الـي مؤرخنا ابـن الصَّيِّـرَفِیِّ، سـواء ذكر الناقـل كلام ابن الصَّيِّرَفِیِّ حرفیًّا، وفی هذه الحالـة كان يقول: «قال ابـن الصَّيْرَفِیِّ»، أو الحالـة كان يقول: «قال ابـن الصَّيْرَفِیِّ»، أو

ذكر مضمونه وفحواه، وفي هذه الحالة كان يقول: «هكذا ذكر ابن الصَّيْرَفِّ فِي تاريخه»، أو يعبر بألفاظ أخرى عن كلام مؤرخنا ابن الصيرفي الكن من المهم هنا أن نشير إلى أن بعض المؤرخين الكبار كابن عذارى المراكشي وابن الخطيب الغرناطي كانــا- في بعض الأحيان- ينقــلان العديد من النصوص عن ابن الصَّيْرَ فِي أَدون إشارة إلى مصدرهما، لكنهما - لحسن الحظ-كانا يتبادلان الإحالة إلى المصدر فيما بينهما، بمعنى أنه - في أحايين كثيرة - إذا سكت أحدهما عن ذكر مصدره لنص ما كان الآخر يذكر هذا المصدر لنفس النص، فكان هذا يساعدنا كثيرًا في نسبة العديد من النصوص إلى مؤرخنا ابن الصَّيْرَ فِيِّ كما أن بعضهم أحياتًا كان ينقل عدة صفحات متوالية عن ابن الصَّيْرَفِّ ولا يذكر مصدره إلا في نهاية هذا النقل بقوله: «هكذا ذكر ابن الصَّيْرَ فِي وبالتالي فقد وجدنا فقرات كثيرة لم يذكر الناقل فيها مصدره».

والكتاب يتكون من مقدمة وقسمين:
القسم الأول تحدث فيه محقق الكتاب
وجامعه عن المؤرخ أبي بكر بن الصيرية
وكتابه الأنوار الجلية، حيث تعرض المؤلف
لحياته ومؤلفاته، فذكر أنه يحيى بن محمد

بن يوسف الأنصاري، كنيته أبو بكر، ويعرف بابن الصيرفي، ويعرف بالغرناطي نسبة إلى موطنه الأصلي غرناطة حيث ولد بها سنة الاكه / ١٠٧٤هم، وذكر أن المؤرخين اختلفوا في تحديد سنة وفاته، فيذكر عن ابن الأبّار البلنسي أنه توفي بمدينة أوريولة الأندلسية من أعمال مرسية سنة ١٩٥٥م / ١٦٦١م، وقد تابعه حاجي خليفة، وإسماعيل البغدادي، وخير الدين الزركلي، وعمر رضا كحالة، وابن سودة المري وغيرهم، بينما ذكر الغرناطيين: أبو جعفر بن الزبير ولسان الدين بن الخطيب أنه توفي بغرناطة في حدود ٥٧٠هه / ١١٧٤م.

ثم تحدث المحقق عن مكانته العلمية والأدبية والتاريخية، حيث كان من أكابر علماء غرناطة في النصف الأول من القرن السادس الهجري، وقد حظي باهتمام أدباء الأندلس وتقديرهم، ثم تعرض لعصره؛وتحدث عن الأوضاع السياسية والاجتماعية والثقافية، حيث عاصر المؤلف معركة الزلاقة، ثم أفول نجم دويلات الطوائف واستيلاء المرابطين على الأندلس، وقد شهد الأندلس خلال هذه الفترة نهضة ثقافية وعلمية متميزة كانت المتداداً للنهضة العلمية التي شهدها في

عصر ملوك الطوائف والتي تعد من أزهى عصور المسلمين في الأندلس في مجالي الفكر والحضارة، وقد نبغ في الفترة التي عاشها ابن الصيرفي العشرات من الأعلام في كافة صنوف العلم من الفقه والحديث والتفسير والأدب والعلوم الكونية...

وفي هذا القسم المهم من الكتاب تحدث المحقق عن ابن الصيرفي كاتباً ووزيراً في بلاط المرابطين؛ حيث كان من كبار رجالات البلاط، وكان كاتباً لأمرائها، وقد أفاده هذا القرب في تصنيف كتابه؛ حيث اطلع على وثائق ومكاتبات ديوان الإنشاء الخاص بالدولة، وهو لسان حالها والمعبر عن سياستها وتوجهاتها في حالات السلم والحرب والعلاقة مع الرعية، ولا يرتقي إلى هـ ذا المنصب إلا من تثق الدولة فيهم وفي أمانتهم وكفاءتهم. ثم تحدث عن مؤلفاته الأدبية والتاريخية، حيث كان ابن الصيرفي شاعراً ومؤرخاً في آن واحد، ويتقل عن ابن الأبار في كتابه «التكملة» قوله «كان من الأدباء المتقدمين والشعراء المجودين»، وابن الخطيب في كتابه الإحاطة: «من الشعراء المطبوعين المكثرين»، وقصائده مبثوثة في المصادر التاريخية والأدبية العديدة وكان براعته في فن التوشيح ومن كبار الوشاحين

نروي لنرتوب

في عصره، ثم تحدث عنه مؤرخاً وله الكتب التي للأسف لم تصلنا ولكننا طالعنا بعض أخبارها في المؤرخين الذين نقلوا عنه ومن أهم مؤلفاته التاريخية التي ورد ذكرها في المصادر: «الأنوار الجلية في أخبار (محاسن) الدولة المرابطية» موضوع دراستنا، و «تقصى الأنباء في سياسة الرؤساء»، و «أدباء مالقة»، و «إبراز اللطائف»، و «رسالة الدوريات في قول المديون لرب العالمين».

شم خص المحقق كتاب «الأنوار الجلية» بدراسة في المحتوى والمنهج والقيمة العلمية، حيث الكتاب مصدراً تاريخياً له قيمته وأهميته لدى المؤرخين والمهتمين بالأحداث التاريخية، خاصة فيما يتعلق بتاريخ دولة المرابطين، كما أن مؤلفه ابن الصيرفي كان يحظى بثقة معاصريه واللاحقين له، بدليل اهتمامهم بهذا الكتاب واعتمادهم عليه، فقد ظل معروفاً ومذكوراً في المصادر التي نقلت عنه حتى منتصف القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي، وقد ذكر المؤلف الكتب التي نقلت عنه.

ثم تناول المنهج التاريخي لابن الصيرية في كتابه «الانوار الجلية» في أنه اعتماده الطريقة الحولية منهجا. ثم الالتزام بمنهج الاختصار والايجاز. وتناول أيضاً أسلوب الكتابة وغلبة النزعة الدينية، حيث كان أسلوبه سلس بعيداً عن التكلف ومباشر ويبتعد عن السجع. كما غلب عليه النزعة الدينية، كما تناول منهجه غلب عليه النزعة الدينية، كما تناول منهجه فقد اهتم ابن الصيرفي إلى المتماماً كبيراً بالترجمة للشخصيات السياسية والعلمية رفيعة الشأن، متبعاً في ذلك أسلوبه التاريخي المعتاد فجاءت ترجماته واضحة وافية ومباشرة...

شم كان القسم الثاني تحت عنوان «نصوص الكتاب محققة ومرتبة على السنين» واستغرق ١٣٦ صفحة من الكتاب، ونطالع تاريخ دولة المرابطين مرتبة على السنين ذاكرا الأجداث التاريخية ثم يترجم لرجالتها في نهاية كل عام بقدر ما توصل إليه جامع الكتاب ومحققه وفي النهاية نشكره على هذا الجهد المشكور ونتمنى أن نرى مثيل هذا العمل في قادم السنوات.









تَقول أسطورة محلية إنّ روح أبي عبد الله تّتجوّل في الحمراء ليلًا عقابًا له على الستسلام غَرناطة، وأنّها تنتظر فارسًا، وسيفتح بمفتاح سِحِّري بابَ الشريعة وهي من أهم أبواب الحمراء - للإسلام من جديد، لِكَيْ تَرْتَقِيَ روحُ أبي عبد الله إلى السماء في سلام... ولكن ليست إلا أسطورة.

كُلنا نعرف أنَّ المسلمين قد استقروا في أجزاء من إسبانيا لما يَقُرُبُ من ثمانية قرونٍ قبل أنَّ يتمكّنَ المُلِك فرديناند والملكة إيزابيلا من السيطرة على غرناطة وإعادتِها إلى الحُكِم الكاثوليكي عام ١٤٩٢م وقاما بِطَرِدِ الملوك المسلمين إلى المنفى في شمال أفريقيا، غَيرَ أنهم نَكَثوا بِعَهدِهم للمسلمين وبعدَها الخاص باحترام الدين الإسلامي، وبعدَها

(\*) كاتب وشاعر وباحث في اللغة والأدب، من إسبانيا.

بعَشـرِ سنوات خَيَّروا السُـكَّان المسلمين بين التحَوُّل إلى المسيحية أو الهجِّرة من غرناطة.

وفي بداية سبّعينات القرن الماضي، وحوالي خمسمتة عام بعد سقوط مدينة غرناطة في أيدي قشتالة، وعَقِبَ مشاكل وعَقبات كثيرة، بدأت مدينة غرناطة من جديد تهتم بالدين الإسلامي الذي كان له جذور عميقة واضحة في هذه الأرض.

ويُفَسَّر هذا الاهتمام بعوامل عديدة:

أولًا دور السياسة المحلية بعد نهاية نظام الديكتاتور فرانكو.

وقد حاوَل ساسَة غرناطة، في تلك الفترة الزَمنية، تحويل غرناطة إلى مدينة «جِسَر بين أوروبا والمغرب وبقية العالم العربي، بسبب جذورها الثقافية وتاريخها الإسلامي».



وهكذا، عن طريق وزارة الخارجية والحكومة الإسبانية، فقد بادروا إلى الحوار والاتصالات مع الاتحاد الأوروبي وجامعة الدول العربية، بقصد إنشاء جامعة أوروبية عربية في غرناطة، على الرغم من مقاومة فرنسا، كالعادة، للمشروع.

وحاولوا كذلك أن تصبح المدينة عاصمة الثقافة الأوروبية سنة ١٩٩٢م.

وقد فشلوا في كلا الهدفين، ولكن رغم ذلك، اتخذت البلدية مجموعة من التدابير من أجل استرجاع وتعزيز الجذور التاريخية والإسلامية في المدينة، وعلى سبيل المثال فقد قامت بأعمال الترميم في عدة مبان إسلامية وعلى الخصوص في حي البيازين التاريخي، وأقامت علاقات وطيدة مع بعض المدن العربية مثل تلمسان في الجزائر، وتطوان ومرّاكُش في المغرب.

وفي هذا السياق، وصلت إلى غرناطة من مدينة إشبيلية الجماعة الإسلامية الأولى، المتكونة من إسبانيين متصوّفين قد اعتنقوا الإسلام حديثًا تحت قيادة الشيخ عبد القادر الصوفي.

### ومن كان ذلك الرَجُل؟

الشيح عبد القادر الصوفي رَحَمُدُاللَهُ (بالإنجليزية: المولود Ian Dallas) كان شيحًا صوفيًا وفيَلسوقًا وكاتبًا دينيًّا من أصل أسلَـ كُتَلنَّدي بريطاني. وكذلك كاتبًا مسرحيًا وممثلاً فنيًّا قبل أن يتحوّل إلى الإسلام في جامع القرويين في فاس عام ١٩٦٧م.

وحين عاد إلى بـ الده بدأ في إدارة زاوية «مسجد صغير» خاصة به في بريطانيا، وبدأ في نشر الممارسات الصوفية التي نقلها عن الطريقة الدرقاوية الشاذلية المغربية، ونظرًا لما بَدَرَ منه من سَـمُوّ روحيّ كبير وأخلاقيات الزُّهُد والتعَمُّق الفَلَسَفي، جذب أنظار العديد من البريطانيين، مسلمین وغیر مسلمین، حتی بات رمزًا للتصَوُّف في البلاد. (ولا تختلف بريطانيا كثيرًا عن بقية الدول الأوروبية في فتح المجال أمام الطقوس الصوفية للانتشار والتمدد في مقابل تضييق الخناق على الإسلام الأصولي، وهو ما أرجعَه الكثير من الباحثين إلى إيجاد الغرب في التيار الصوفي ضالته لأداء دور «الإسلام البديل» في مواجهة الوهابية والسلفية التي تعزز المبادئ والقيم التي لا تتناسب مع الغرب).

وبعد تلك الفترة الابتدائية أسس عبد القادر الصوفي «حركة المرابطين العالمية»، وألّف العديد من الكتب عن الإسلام والتصوف والنظريات السياسية.

وفي نهاية الأمر قرَّر التَّقُّل مع جزء من وفي نهاية الأمر قرَّر التَّقُّل مع جزء من تُبَّاعِه إلى جنوب إسبانيا، رَغَبةً مِنهِ البحث عن سياق ثقافي وتاريخي مناسب لإعداد مشروعه الديني.

وفي الوقت نفسه وصلت إلى غرناطة مجموعة أخرى متكوّنة من أفراد الحركة الشبابية هيبيز (hipies) المناهضة للقيم الرأسمالية، هذه المجموعة كانت من قبل مستقرة في منطقة البُشرات في مقاطعة غرناطة.

واعَتُنِقَ الإسلام بسُرعَة، وأصبحتُ الفرقتان جماعة واحدة ترأسنها الشيخ عبد القادر الصوفي. وسُميَّت بهالجماعية الإسلامية في إسبانيا» أو «جماعة من أجل عودة الإسلام إلى إسبانيا»، وجعلت مقرَّها في حي البيازين.

نحن الآن في بداية الثمانينات من القرن الماضي في حي البيازين التاريخي. في ذلك الوقت عانى هذا الحي من مشاكل الجتماعية متعددة، بينها الإهمال والفقر،

ووجدت أغلبية من مبانيها في حالة مؤسفة. وفي هذا السياق، بدأت هذه المجموعة من المسلمين الجدد بشراء أو كراء منازل ومحلات تجارية في منطقة حي البيازين الأدنى قرب القيصرية،

واستقبلوهم سكان المنطقة بمزيج من الفضول والرئيبة، لأن لأولائك المسلمون، الجُدد في الحي، صفات ثقافية واجتماعية مختلفة تمامًا وغريبة جدًا بالنسبة لهم، وعلينا أن نتذكر أن في ذلك الزمن كان الإسلام شبّه غائب في المدينة، ولم يصل بعَد في ذلك الحين المهاجرون من شمال أفريقيا وعلى الخصوص المغاربة إلى مدينة غرناطة.

ومن الجدير بالذكر أنّ لهذا الحي هو مؤقعًا استراتيجيًا بسبب قُربه من مركز المدينة، وكذلك بصفته نقطة اتصال بين ضواحي غرناطة ووَسَطِها، وعملت هذه الجوانب على تسهيل إقامة متاجر وأنشطة اقتصادية أخرى مرتبطة بالثقافة الإسلامية والسياحة، وأصبحت المنطقة كجزء صغير من العالم العربي في أوروبا، بمطاعم عربية وشرقية وأماكن الشيّ ومَجْزَرات حَلال إلَخ، مُكمِّلًا الزيارات إلى قصر الحمراء، القريب،



مِن قِبل السياح، ولهذا السبب أصبح في السنوات التالية محورًا لاستِقطاب عددٍ كبيرٍ من المهاجرين المغاربة ومن بلدان عربية أخرى، وفي نهاية الأمر أصبح أحد المحركات الإقتصادية من المدينة.

واليوم، إذا تجوّلنا في حي البيازين، هذا الحي الذي تم إنشاؤه في الأصل لاستقبال اللاجئين المسلمين الذين هربوا من زَحَف الجُيُوش المسيحية إلى شمال البلاد، فسنجِد في شوارعه وأزقّته المُفعمة برائحة الهَيل مطاعِم مغربية ولبنانية مُريحة وفنادق دولية وكذلك لافتات متعدِّدة اللغات. والموسيقى التي يعزفها هنا العازفون المتجوّلون تُغطي هذا المشهد بمزيج من موسيقى البلوز والفلامنكو، ولكن الآن صار يتخلّها صوت الأذان خمس مرَّات في اليوم.

نرجع إلى هذه المجموعة المسلمة الأولى التي كانت تُسمّي أفرادها باسم الصوفيس، أو المرابطون، بسبب الممارسات الدينية من قائدهم.

عندما وصل إلى غرناطة، كانت الفكرة الأولية من الشيخ تعمير المنطقة العليا من البايزين من قبل حوالي «خمسين عائلة» إسبانية مسلمة، «سوفيس» وأتباع الشيخ

عبدالقادر، لنَشَّر الإسلام في غرناطة من جديد وتعريف سكانها بديلا اجتماعيا - دينيا لهيمنة الكنيسة في المجتمع المحلى.

وبه ذه الطريقة، بدؤوا في الظهور في الحي وإدراج عاداتهم، وكل الخصائص الدينية التي تحتوي على القرآن الكريم.

في الحقيقة هذه العملية ما كانت إلا بداية تحديد هوية جديدة وانتماء إلى مكان قريب في التاريخ، ولكن بعيد في العادات، كما كان حي البيازين في ذلك الوقت.

وهكذا في أوائل التسعينات أنشأت الجماعة عددًا من المشاريع مرتبطة بالدعوة الإسلامية مثل مدرسة قرآنية للأطفال ومكتبة إسلامية ومجلة شهرية اسمها بالإسبانية (País Islámico) يعني باللغة العربية (البَلَد الإسلامي). وتم كذلك شراء الأرض للجامع الكبير من غرناطة في حي البيازين العليي.

ونمى كل هذه المشاريع من خلال المساعدات الاقتصادية من بعض بلدان عربية، وعلى الخصوص ليبيا مع العقيد القذافي، والمغرب من تمويل الملك الحسن الثاني، وإمارة الشارقة من الإمارات المتحدة العربية.

وهــذا التطور الإســلامي في المدينة دفع الى رفـض نجاحه من فيبـل بعض جماعات محلية ذات النفوذ الاجتماعي، مثل الجريدة المحلية إديال (Ideal).

وتمت كذلك انشقاقات كثيرة في الجماعة، بسبب الشخصية الغامضة الصعبة من الشيخ عبد القادر الذي لا يتحمل أي انتقاد لأوامره ويطلب دائمًا الخضوع التام له.

ولكن يبقى له فَضَل فِي إعطاء زَخْم جديد للإسلام فِي غرناطة بعد أربعة قرون من وجود عَلني فيها.

### عملية بناء الجامع الكبير في البيازين:

تُعــد عملية بناء الجامــع الكبير، في حدّ ذاتها، مُعَجزة كبيرة.

ففي إسبانيا كثيرًا ما يقوم ممثّلو المجالس البلدية برفض مَنْح التراخيص لبناء المساجد، مدفوعين من قبل معارضة صغيرة ولكنها قوية. ومن خلال ذلك يضطرّ المسلمون إلى إقامة صلاة الجماعة في بيوت خاصة أو حتى في «كراجات». وهكذا يؤدِّي انسحاب الجالية المسلمة في حياة منعزلة وسرية إلى خلق بيئة يمكن في داخلها انتشار حالة من السخط والغضب. وبهذا لا يتم التوصّل إلى الاندماج المطلوب، بل إلى نقيض الاندماج.

ولا يقتصر هذا الشكل من الرفض وعدم التسامح على التعامل مع المهاجرين القادمين من وراء البحار، بل يعتبر منذ فترة طويلة أيضًا بالنسبة للمسلمين المولودين في إسبانيا جزءًا من حياتهم اليومية.

وكان مشروع بناء المسجد الجامع بغرناطة قد أثار غضب البعض في إسبانيا فقد نقلت صحيفة ديلي تلجراف البريطانية عن صحفى أسباني في غرناطة قوله: إن الجميع هنا يعارض بناء الجامع لكنهم يعلمون أنهم غير قادرين على التعبير عن معارضتهم لاعتبارات سياسية. وقد احتج بعض أهالي المنطقة في البداية بشدة على المشروع، فهم لم يتحملوا فكرة إقامة جامع ضخم وأنيق في قلب غرناطة، فظهرت على حوائط المدينة الشعارات المعادية للعرب والمسلمين، مثل شعار اخرجوا من هنا أيها العرب المسلمون. وعندما قام مؤذن الجامع بتجربة رفع الأذان من قمة المئذنة أصيب الجيران بصدمة حين سمعوا صوت المؤذن الذى لم يعتادوا عليه وغاب عن المنطقة طيلة خمسة قرون، ويعكس ذلك توتر العلاقات بين المسلمين والمسيحيين في غرناطة.

كما طالبتُ بعض الجماعات الإسلامية في غرناطة بأن تتوقف المدينة عن الاحتفال



بعيد لاتوما الذي تحيى فيه ذكرى سقوط الجيوش العربية في الأندلس، ونقلت صحيفة التايمز عن رجل يقيم في غرناطة منذ سنين طويلة قوله: إن الليبرالية والتسامح ليست من طباعنا والكثيرون منا يرفضون فكرة بناء جامع.

ومع احتدام الجدل على مدى سنوات طويلة إلا أنه لم يعد هناك أي مبرر قانوني لمعارضة بناء الجامع، حيث أن البعض يخشى من أن يعود العرب إلى احتلال إسبانيا، لكن عمليًا وفعليًا فإن هذا مستحيل لأننا نعيش في القرن الحادي والعشرين ونشر الدعوة الإسلامية أو أي دعوة عمومًا أصبح متاحًا بالعديد من الوسائل، كما أن المسلمين لا يجبرون أحدًا على الدخول في دينهم، فالله تعالى يقول في كتابه العزيز ﴿ لَا ٓ إِكَّاهُ فِي ٱلدِّينَّ قَدَتَّبَيَّنَ ٱلرُّشُّدُمِنَ ٱلْغَيِّ ﴾ وربما تستطيع أوروبا عمومًا بعد افتتاح هذا المسجد الجامع وأيضًا مركز كولونيا الإسلامي وغيرهما من المراكز الإسلامية في أوروبا أن تقدّم مثالًا لحُسن الجوار وتسامح الأديان يمكن أن تطبّقه أطراف الصراع الطائفي الدائر في أي مكان في العالم.

وكانت قصة بناء المسجد الجامع بمدينة غرناطة طويلة ومليئة بالمشاكل والعقبات

لكن تم تذليل كل ذلك بعون الله وتوفيقه. ويعد هذا أول مسجد يبنيه مسلمو إسبانيا وليس مهاجرون من خارجها – منذ أن سقط الحكم الإسلامي في الأندلس. ويعد افتتاحه إشارة واضحة إلى أن إسبانيا بدأت مرحلة تصالح مع ماضيها العربي الإسلامي وذلك مع استمرار حركة الهجرة من دول المغرب العربي إليها، وزيادة عدد المسلمين فيها.

وقد اشتريت قطعة الأرض التي بُني عليها هذا المسجد الجامع في عام ١٩٨٠ وكانت أرضًا زراعية محصورة بين دير وكنيسة، وعندما أدرك مجلس المدينة أن المسلمين يريدون بناء جامع على تلك الأرض صدر قرار بحظر بناء المباني الدينية عليها وبتخصيصها للمباني السكنية فقط، وعقب صدور هذا القرار بدأت معركة قضائية استمرت مدة تسعة أعوام وانتهت ببناء نموذج بالحجم الطبيعي للمئذنة لتقييم وقعها البصري والجمالي على المنطقة.

وقد أثارت المئذنة شكاوى من قبل المسيحيين الكاثوليك المحافظين في جميع أنحاء إسبانيا وتصاعدت حدة التوتر في غرناطة الأمر الذي أدى إلى تأجيل المشروع مرة أخرى، كما بدأ بعض المتشددين في

غرناطة يطالبون بطرد مسلمي المدينة الذين يقدر عددهم بنحو خمسة عشر ألف شخص، لكن المدافعين عن دستور إسبانيا الجديد الذي يكفل حرية الأديان أيّدوا فكرة بناء الجامع، وأمرت سلطات غرناطة بتعديل تصميم الجامع وتصغير حجم المئذنة. وعندما أوشكت أعمال البناء على البدء اكتشفت في الموقع أطلال رومانية فتأجل المشروع مدة عامين آخرين لحين التنقيب عن الآثار الرومانية، وعدل التصميم مرة أخرى للحفاظ على الأطلال الأثرية، وبدأت أعمال البناء عام ١٩٩٨م، وقد طمأن حينذاك المتحدث بإسم الطائفة الإسلامية في أسبانيا عبد الحق سالابيريا في مقابلة مع ممثل صحيفة الديلي تليجراف قال فيها: إن مدينة غرناطة من الناحية التاريخية هي عاصمة الإسلام في أوروبا وقد أسلم بعض الأسبان بحتًا عن جذورهم وأسلم آخرون مثلى لأسباب إيمانية بحتة وهو يبلغ من العمر ٤٢ عامًا. وهو أصلًا من

إقليم الباسك الإسباني وقد أشهر إسلامه

في أوائل التسعينات من القرن العشرين

الماضي، وقد صرح أيضًا بأنه قد بذلت

العديد من الجهود لتهدئة مخاوف السكان

المحليين، وتم التوضيح لهم أن بناء الجامع لا

يعني مجيء ابن لادن إلى الأندلس وإنما هو تعبير عن أحد أوجه التراث الإسباني، وأنه من المتوقع أن يتردد على الجامع بانتظام نحو ٥٠٠ شخص على الأقل أغلبهم من الإسبان الذين أشهروا إسلامهم ومن المهاجرين من بلاد المغرب العربي.

وجدير بالذكر أن الكثير من المسلمين في الأندلس إبان الحكم العربي كانوا من الإسبان الذين دخلوا في الإسلام بمحض إرادتهم وبدون إكراه كما شهدت هذه الفترة سلامًا تامًا بين المسلمين واليهود والمسيحيين بعكس ما كان يحدث قبل ذلك من اضطهاد لليهود وما حدث بعد هذه الفترة من اضطهاد لكل من المسلمين واليهود.

#### تصميم الجامع:

وقد استوحي التصميم المعماري لجامع غرناطة الكبير من تصميم مسجد قرطبة الشهير والمسجد الأقصى حيث يتكون مبنى الجامع من ثلاثة أجزاء هي قاعة الصلاة والمركز الإسلامي والحدائق. وتؤدي البوابة الرئيسية له إلى فناء مفتوح مزين بنافورات مرصعة بالموزاييك الأندلسي الشهير، صنعه عمال تم استقدامهم خصيصًا من مدينة فاس المغربية، ويؤدي هذا الفناء إلى قاعة الصلاة التي أشرف على تنفيذها



وتزيينها بعناية فائقة وبشغف كبير فنانون أتوا من مدينة فاس المغربية العريقة أيضًا، مستعملين التقنية ذاتها التي كانت معتمدة في غرناطة الإسلامية زهاء ألف سنة خلت.

وقد تم تزيين هذه القاعة بالعناصر الأصيلة المأخوذة عن تقاليد العالم الإسلامي، فالمحراب الذي يحدد اتجاه القبلة للصلاة زخرف بنفس زخرفة محراب جامع قرطبة الكبير، ويبلغ ارتفاعه أربعة أمتار، وبني من أجود أنواع الرخام متعدد الألوان والمزين بألواح خشب الأرز الأطلسي الفاخر التي حفرت عليها بعض الآيات القرآنية التي تذكر بعض الصفات الإلهية على غرار تلك الألواح الموجودة بالمسجد الأقصى في القدس الشريف، وعلى يمين المحراب ويساره خزانتان لحفظ المصاحف تمت صناعتهما من الخشب المرصع، أما نوافذ المسجد الكبيرة والمواجهة للقبلة فهي نسخة طبق الأصل من مثيلاتها في مسجد السلطان أحمد بإسطنبول والمعروف باستم المسجد الأزرق.

وقد بنيت مئذنة المسجد على الطراز الأندلسي على شكل برج مربع أبعاده متناغمة وبارتفاع ١٥ مترًا فقط طبقًا لاشتراطات بلدية غرناطة، وعلى الرغم

من ذلك ارتفع صوت الأذان الخالد نداء الحق «الله أكبر الله أكبر أشهد أن لا إله إلا الله أشهد أن محمدًا رسول الله حي على الصلاة حي على الفلاح». وقد صمم هيكل برج المئذنة بشكل منسجم وبحيث تنسجم هندسته وينسجم طرازه مع المشهد العام الذي يميز حي البيازين التاريخي، ونقرأ في أعلاها عبارة «لا إله إلا الله محمد رسول الله» كتبت بالخط الكوفي على صفائح الزليـج التـى تم كسـوتها بها والتـى تعكس أشعة الشمس ويمكن قراءتها من مسافة بعيدة وبكل وجه من أوجهها . من أعلى توجد نافذتان طوليتان معقودتان بعقود مستديرة تشبه أبواب مسجد باب المردوم بمدينة طليطلة الإسبانية، وخلفها توجد شرفة المؤذن التي يتم الصعود إليها بدرج حجري ويعلوها سقف هرمي مائل بارز عن جسم المئذنة ومغطى بالقراميد الأحمر ويعلوه هلال نحاسي. ويتم أداء الصلوات الخمس يوميًا بمسجد غرناطة الجامع جماعةً في أوقاتها كما تقام فيه صلاة الجمعة والعيدين وصلاة التراويح في شهر رمضان المعظم، كما يتبنى المسجد برنامجًا يوميًا لدراسة القرآن الكريم وتلاوته جماعةً، كما يتم إلقاء دروس في الفقه والسيرة للكبار والصغار به.

#### المركز الإسلامي:

أما المركز الإسلامي فهو عبارة عن مبني من ثلاثة طوابق وقد خصص الطابق العلوي لإقامة خادم الجامع والمؤذن، ويضم الطابق الأول قاعة للمؤتمرات تسع ١٤٠ شـخصًا، ومكاتب إدارية وقاعة اجتماعات، وفي الطابق الأرضى توجد قاعة رئيسية مخصصة للأنشطة الاحتماعية والتعليمية، وقاعة جلوس متعددة الاستخدامات، ومطيخ، ومكتبة تزخر رفوفها بالكتب الإسلامية متعددة المواضيع كالفقه والحديث والتفسير إلى جانب كتب السيرة والتاريخ والمعاجم والفن واللغات وغيرها، كما تضم المكتبة التى تتسع لأكثر من عشرة آلاف كتاب كتبًا باللغة الإسبانية والعربية والإنجليزية والفرنسية والتركية والأوردية فضلًا عن وسائل سمعية بصرية من أقراص ممغنطة متعددة في تجويد القرآن الكريم.

ويقوم هذا المركز بتقديم العديد من الخدمات، مثل: تنظيم زيارات لتلاميذ المدارس وطلبة الجامعات وأعضاء الجمعيات

الأهلية، وإصدار النشرات الإعلامية، وتنظيم المؤتمرات والمعارض، ودروس تعليم القرآن واللغة العربية، إلى جانب تنظيم محاضرات تعالج قضايا ومواضيع فكرية مختلفة منها دروس في تعليم اللغة العربية والعروض ودورات تكوينية متعلقة بالإسلام والتراث الإسلامي بإسبانيا، وهي متاحة للجميع مسلمين وغير مسلمين للمشاركة والاستفادة منها.

كما يقدم المركز المساعدات الضرورية للمحتاجين من عابري السبيل ولعموم المسلمين عبر قناة مفتوحة وبمساعدة مجموعة من المتطوعين الذين يتعاونون مع منظمات ومؤسسات غير حكومية.

وأخيرًا نأتي إلى القسم الثالث من الجامع وهو حدائق المسجد والتي توجد بها بعض النباتات والأشجار الجميلة مثل شجر الصنوب وشجر الزيتون وشجر الرمان وشجر البرتقال وشجر الليمون، والتي تم زراعتها بتناسق بديع، وتنتشر روائحها الزكية في جو المكان.







تحتل (الأندلس) الأرض والتاريخ والحضارة، في الذاكرة والوجدان العربي والإسلامي عمومًا مكانة متميزة، بل هي ترتبط بكل ما هو جميل، وعريق، وأثير لدى الأمة.

لو فتشتم القلوب لوجدتموها تتربع وسطه، وتحتل شغافه، وتضخ محبتها، وتخالط نبضها، فيتسع المقام ويكبر، وينساب طيفها ويتسامى حتى يبلغ مرتبة العشق الذي لا تخبو أنواره، ولا يقل مقداره!

وتكاد تتوهم للحظة فتسمع لذلك النبض حديثًا مؤنسًا، ومسامرات عاشق، تتأرجح بالنفس بين صعود وهبوط، وآمال وآلام، فتضخ حيئًا الفرح، وثانية الحنين، وثالثة

(١) كاتب ومؤرخ وأكاديمي، من العراق.

تكتم الألم الدفين، ورابعة تحاول مداواة الجرح العتيق الذي يأبى الالتئام، فينساب وجعه بين صفحات الكتب والتراجم والسير!

في الأندلس... يطيب المقام، ويحلو الكلام، ويشخص التاريخ أمامك بهيئته الوقور، يقص على الأجيال، حكاية الفردوس المفقود..

## المفقود؟!

(كيف يكون مفقودًا وله كل هذا الوجود؟ إنه موعود لا مفقود.. موعود عند من يعلمون أن الماضي لا يموت إلا بالنسبة إلى الأموات.. وموعود عند كل من يدركون أن التاريخ لا يعرف الأمس أو اليوم أو الغد، وإنما هو نهر الحياة يمضي إلى الأجل المضروب الذي قدره علام الغيوب..) المضروب مؤنس، رحلة الأندلس، ص١١-١١].

للمت أوراقي، واستجمعت أفكاري وشاجاعتي، وأمسكت أدواتي ودلفت إلى محراب الفردوس الموعود، بقلب عاشق، يسأل كل حين: لماذا كل هذا العشق للأندلس؟

نعشق الأندلس، لأنها بلاد الجمال وعنوانه، هذا الجمال المنبث في كل الأرجاء السعت به الأبصار والخيالات بما حباها الله من صفات، فتجدها دون ترتيب أو إعداد تملك عقلك، وتغزو قلبك، وتحط رحالها في تكوينك وذاكرتك وفؤادك الذي ينبض بعشقها، فلا يملك إلا أن يردد مع مؤرخينا الكبار تلك المقولة الشهيرة: في اعتدالها واستوائها، هندية في عطرها وذكائها، أهوازية في عظم جناتها، صينية في جواهر معادنها، عدنية في منافع سواحلها) جواهر معادنها، عدنية في منافع سواحلها)

ويزيد على العبارة قول آخر: (محاسن الأندلس لا تستوفى بعبارة، ومجاري فضلها لا يشق غباره، وأنّى تجارى وهي الحائزة قصب السّبق، في أقطار الغرب والشرق) [المقرى، نفح الطيب، جـ١، ص١٢٥].

ولأن الله تعالى خصّ بلاد الأندلس (من الرّبع وغدق السّقيا، ولذاذة الأقوات، وفراهة الحيوان، ودرور الفواكه، وكثرة المياه، وتبحر العمران، وجودة اللباس، وشرف الآنية، وكثرة السلاح، وصحّة الهواء، وابيضاض ألوان الإنسان، ونبل الأذهان، وقبول الصنائع، وشهامة الطباع، ونفوذ الإدراك، وإحكام التمدّن والاعتمار، بما حرمه الكثير من الأقطار ممّا سواها) [ابن الخطيب، نقلًا عن المقري، نفح الطيب، جدا، ص١٢٦].

ونعشق الأندلس، لأنها بلد البطولات، والانتصارات، بلد الفتح الكبير، الذي خط عنوانه طارق بن زياد وموسى بن نصير وطريف بن مالك وإخوانهم، يوم انساحت جموع الفاتحين المؤمنين، لا يوقفهم بحر ولا نهر، فغالبوا الصعاب، وتحدوا الظروف، وقهروا كل العقبات بإيمانهم العظيم، فما أن مضت بضع سنوات حتى كانت شبه الجزيرة الإيبرية ترفع لواء التوحيد، وتدين بدين الإسلام، فكانت العقيدة الربانية والشريعة الإسلامية هي الدافع، وهي الحافز، وهي سبب تحقيق ما رآه البعض أنه ضرب من المعجزات!



وهـو درب ظـل ممتـدًا، مـا دامـت في النفس حياة على تلك الأرض، فسار فيه من بعدهم الكثير، يقودهم الغافقي والسمح بن مالـك والداخل والناصر والمستنصر وابن تاشفين والمنصور الموحدي، ويعاونهم عالِمٌ ثبت، وقاضِ حكيم، وفارسٌ شجاع.

نعشق الأندلس.. ومدنها، لأنها كانت جواهر مضيئة في جبين شبه الجزيرة الإيبرية، قرطبة (جوهرة العالم) وغرناطة، وطليطلة، وبلنسية، وإشبيلية، ويكفى أن تعلم أن (فضائل أهل قرطبة أشهر من أن تذكر، ومناقبها أظهر من أن تستر، وإليهم الانتهاء في السناء والبهاء، بل هم أعلام البلاد وأعيان العباد، ذكروا بصحة المذهب وطيب المكسب، وحسن الزي في الملابس والمراكب، وعلو الهمة في المجالس والمراتب، وجميل التخصيص في المطاعم والمشارب، مع جميل الخلائق وحميد الطرائق، ولم تخل قرطبة قط من أعلام العلماء وسادات الفضلاء، وتجارها مياسير لهم أموال كثيرة وأحوال واسعة ولهم مراكب سنية وهمم علية) [الإدريسي، نزهة المشتاق ج۲، ص ۵۷۶ ـ ۵۷۱].

و(قرطبة التي كانت الخلافة بمصرها للأعداء قاهرة، وجامعها الأموي ذي

البدائع الباهية الباهرة والإلماع بحضرتي الملك الناصرية الزهراء، والعامرية الزاهرة، ومنتزهات تلك الأقطار ومصانعها ذات المحاسن الباطنة والظاهرة...) [أوصاف من مفتتح الباب الرابع لكتاب نفح الطيب للمقري، جـ ١، ص٥٥٥].

ولأنها بلد المساجد العظيمة، التي كانت وما زالت تثير الانتباه والإعجاب بجمال التصميم وروعة البناء، وجودة التنفيذ وروعة العمارة الشاخصة على الرغم من كل محاولات المحو والطمس والتزييف!!

مسجد قرطبة.. وما أدراك ما مسجد قرطبة، فهو (الذي ليس بمساجد المسلمين مثله بنية وتتميقًا وطولًا وعرضًا... ولهذا المسجد الجامع قبلة تُعجز الواصفين أوصافها وفيها إتقان يبهر العقول تتميقها) [الإدريسي، نزهة المشتاق ج٢، ص ٥٧٤ ـ ٥٧٦].

فكانت مساجد الأندلس عنوان هويتها، ورمز حضارتها، وقصة إنقاذ الأمم من ظلمات البعد عن الله إلى رحاب الإيمان، منذ أن اختط أولها موسى بن نصير بمسجد الرايات أول عبوره للجزيرة الخضراء، ثم أدامها الأمويون والمرابطون والموحدون وبنو نصر الكرام.

ونعشقها كذلك.. لأنها بلد الدعاة والعلم والعلماء، فلم تشهد غيرها من البلاد ما شهدت من دعوة مستمرة إلى فعل الخيرات، وترسيخًا لدولة العدل، بدءًا بقافلة التابعين الذين وطئوا أرضها مع الفاتحين، ونسيم صحبة النبي الخاتم على الأندلس مع المنيذر الأفريقي رَحَوَلَيّكُعَنهُ [ابن الأبار، التكملة، جـ٢، ص٤٤٤؛ المقري، فالعقول متوازيًا مع فتح الأراضي والبلدان.

أما مسارات العلم والحضارة في الأندلس، فلا تكفيها كتب ولا مجلدات، طلب حثيث وعشق للعلم، تأليف ونسخ وإنشاء المكتبات، رائدهم قادتهم، ومادتهم كل أبناء الأندلس الذين تشربوا حب العلم والثقافة والإبداع، ويبرز من بينهم بلا منازع الخليفة العالم الحكم المستتصر والذي (كان حسن السيرة، جامعًا للعلوم محبًا لها مكرمًا لأهلها، وجمع من الكتب في أنواعها ما لم يجمعه أحدٌ من الملوك قبله هنالك، وذلك بإرساله عنها إلى الأقطار، واشترائه لها بأغلى الأثمان، ونفق ذلك عليه فحُمِل إليها أرسائل ابن حزم الأندلسي، ج٢، اليها إلى الما يجمعه أحدً

لذلك بلغت هذه المكتبة شأنًا عظيمًا، إذ بلغ عدد الفهارس التي كانت فيها تسمية الكتب أربع وأربعون فهرسة في كل فهرسة خمسون ورقة ليس فيها إلا ذكر أسماء الدواوين فقط! [جمهرة أنساب العرب، ح، ص ١٠٠].

فكان هذا الغرس العظيم المبكر والمتواصل لقرون، ينمو وينساح في كل الأرجاء، ويزداد فاعلية بالرحلات الدائمة بين المشرق والمغرب، إذ لم تمنع تقاطعات السياسة استمرار نبض العالم الإسلامي وتواصل أبنائه.

ثم كانت الثمار الطيبة الحلوة، مثلما هي الأندلس، آلاف العلماء وفي شتى صنوف المعرفة، ومنهم ابن حزم الأندلسي، وابن عبد البر، وابن حيان، وعباس بن فرناس، وابن رشد وغيرهم الكثير الكثير، بل ان المتتبع لكتب التراجم الفذة في الأندلس (تاريخ علماء الأندلس، وبغية الملتمس، والصلة والتكملة لكتاب الصلة، وصلة الصلة، والذيل والتكملة)، ليعجب ويعجز في النابضة بالعلم، ويعجز عن إيفاء حقها بالإحصاء والاستقصاء.



وكل ذلك ودروب الأندلس مرصوفة بإتقان، وظلامها يبدد بالمصابيح، فتنير حياة أهلها، وتنعم على قلوب سكانها بالأمن والاطمئنان، دون تمييز أو انحياز، في وقت كانت أوربا تحت ظلام الجهل والتخلف، تخطط وترسم لوحة التنكر لكل لغة وسياسات التسامح والانتقام!!

ونعشق الأندلس، لأنها البلد المسلم الذي أعز نساءه، وفتح لهن كل ميادين الإبداع، ولا غرابة، فإن (البراعة في أهل الأندلس كالغريزة لهم، حتى في نسائهم وصبيانهم) كما يقول المقري رَحْمَهُ اللهُ [نفح الطيب، ج ٤، ص١٦٦].

برزت المرأة الأندلسية بسبب ذلك عالمة وشاعرة ومؤرخة، تجيد الخط وتقتن كتابة الرسائل الرسمية والمخاطبات، ومنهن عائشة الأندلسية، وحفصة بنت حمدون، وأميمة الكاتبة، ونظام الكاتبة التي يذكرها ابن الأبار في التكملة فيقول بأنها (كانت بقصر الخلافة بقرطبة في أيام هشام المؤيد، بليغة مدركة محبرة للرسائل، ومن إنشائها كان الخطاب الذي عزى فيه المظفر عبد الملك المنصور بن محمد بن أبي عامر عن أبيه وجدد له العهد بولايته) [ج٤، ص٢٣٠].

ومنهن العروضية مولاة أبي المطرف عبد الرحمن بن غلبون الكاتب، (سـكنت بلنسية، وكانت قد أخذت عن مولاها النحو واللغة، لكنها فاقته في ذلك، وبرعت في العروض، وكانت تحفظ الكامل للمبرد والنوادر للقالي وتشرحهما، قال أبو داود سليمان بن نجاح: قرأت عليها الكتابين، وأخذت عنها العروض) [المقري، نفح الطيب، ج ٤، ص١٧١].

ونعشقها خصوصًا لأنها بلد الزهاد، والتقاة ، الذين كانوا منبعًا طيبًا للخير والإيمان، ومؤشرًا لهوية المجتمع الأندلسي المسلم الذي نهل من منابع الإيمان والتوحيد الخالص، فظل وفيًا له مخلصًا لهويته التي تبعث فيه الروح مهما مرت عليه من خطوب ومحن، ومن أولئك (أبو عمر الحصَّار، الإمام الزاهد، كان شديد الورع، كثير الانقباض، عظيم الصبر) [ابن بشكوال، الصلة، جـ ٢، ص١٧]، وسليمان بن عبد الغافر الأموى القرشي الزاهد، ويكنى أبا أيوب، (كان من أهل الزهد والتقلل في الدنيا، وخاتمة الزهاد والصلحاء، وكان من أهل الاجتهاد والورع، وكان يلبس الصوف ويستشعره ويمشى حافيًا، ولا يقبل من أحد شيئًا، وكان معروفًا بإجابة الدعوة، وبكى من خشية الله

حتى كف بصره، وكان كثير الذكر للموت، وكثيرًا ما كان يقول إذا سئل عن حاله: كيف تكون حالة من الدنيا داره، وإبليس جاره، ومن تكتب أعماله واخباره. وكان يحمل هذا الكلام عن بعض من لقيه من الصالحين. وكان كثير الدعاء لخاصة المسلمين وعامتهم، مجتهدًا في ذلك.. قال ابن حيان: توفي أبو أيوب يوم الأحد لسبع بقين من ذي القعدة سنة أربع مئة، ودفن يوم الاثنين بعده بمقبرة الربض بعد صلاة العصر وشهده جمع عظيم لم ير بعده مثله إذ كان آخر العباد بقرطبة). [الصلة، ج ۱، ص۲۷۱].

ونعشقها.. لأنها بلد الصبر على التحديات... لأنها تاريخ لوحدها، قصة تختصر كل الأزمان، إذ تقلبت البلاد في مسارات الامتداد، والتعثر، والضعف والتراجع، ثم الانتعاش، فالانحسار، على على بها الأمواج حتى ارتقت وغدت قبلة العالم، وكل ذلك مرتبط بوحدة الموقف والالتزام برسالة الإسلام، ثم هوت وهبطت يوم تشتت الكلمة، وهانت البلاد على أوهن الزعامات، فتنازلوا عن كثير منها، وأضاعوها بثمن بخس، فبادر اهل الرباط والتوحيد فأمدوا في عمرها، حتى قاد بنو

الأحمر آخر القرون قبل الانحسار التام. وقصة الأندلس العظيمة ستبقى شاخصة كل حين تمدنا بالدروس، وتمنحنا العبرة من أرض الحكمة والإنجاز، تبلغنا ألا نصر لهذه الأمة إلا بإسلامها، ووحدتها، وتماسك أبنائها، وأن الإخلال بكل تلك الشروط وتغليب عصبية تجاوزها الإسلام، أو ترسيخ لغة الخلاف والشقاق، أن كل ذلك مؤذن بنهاية العمران، كما يقول العلامة الكبير ابن خلدون في مقدمته.

مثلما أنها شاهد عظيم على تسامح المسلمين وإنسانيتهم، قبالة انتقام الأعداء وقسوتهم، منذ أن عقد عبد العزيز بن موسى بن نصير معاهدة تدمير، ضامئا لسكان البلاد المفتوحة حريتهم الدينية، فاحتفظوا بمساجدهم ومعابدهم وعملهم دون إكراه، في وقت عمد الخصوم على محو كل ما هو إسلامي، بشرًا وتراتًا ومباني وحتى نفسًا وحياة؟!!

وكيف لا نعشقها.. ونحن دومًا نعيش محنتها، التي تدمي القلب، وسطرها الكتاب بحروف حزينة، من ذلك رسالة لسان الدين بن الخطيب رحمه الله تعالى حول ضيق حال المسلمين بالأندلس ما صورته:



(وإن تشوفتم إلى أحوال هذا القطر ومن به من المسلمين، بمقتضى الدين المتين والفضل المبين، فاعلموا أننا في هذه الأيام ندافع من العدو تيارًا، ونكابر بحرًا زخارًا، ونتوقع - إلا إن وقي الله تعالى - خطوبًا كبارًا، ونمد اليد إلى الله تعالى انتصارًا، ونلجأ إليه اضطرارًا، ونستمد دعاء المسلمين بكل قطر استعدادًا به واستظهارًا، ونستشير من خواطر الفضلاء ما يحفظ أخطارًا، وينشئ ريح روح الله طيبة معطارًا، فإن القومس الأعظم قيوم دين النصرانية الذي يأمرها فتطيع، ومخالفته لا تستطيع، رمى هذه الأمة الغريبة المنقطعة منهم بجراد لا يسد طريقها، ولا يحصى فريقها، التفت على أخى صاحب قشتالة وعزمها أن تملكه بدله، وتبلغه أمله، ويكون الكل يـدًا واحـدة على المسلمين، ومناصبة هذا الدين، واستئصال شافة المؤمنين، وهي شدة ليس لأهل هذا الوطن بها عهد، ولا عرفها نجد ولا وهد، وقد اقتحموا الحدود القريبة، والله تعالى ولى هذه الأمة الغريبة، وقد جعلنا مقاليد أمورنا بيد من يقوى الضعيف، ويدرأ الخطب المخيف،

ورجونا أن نكون ممن قال الله تعالى فيهم

﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَانَّدُ مَكْمُوا لَكُمُ فَا خَشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَّا وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ [نقلًا عن المقري، نفح المطيب، ج٤، ص٤٤٤].

كما نتأمل بألم وحسرة ما قاله صاحب «مناهج الفكر» بعد وصفه لجزيرة الأندلس وأقطارها، ما صورته: (ولم تزل هذه الحزيرة منتظمة لمالكها في سلك الانقياد والوفاق، إلى أن طما بمترفيها سيل العناد والنفاق، فامتاز كل رئيس منهم بصقع كان مسقط راسه، وجعله معقلًا يعتصم فيه من المخاوف بأفراسه، فصار كل منهم يشن الغارة على جاره، ويحاربه في عقر داره، إلى أن ضعفوا عن لقاء عدو في الدين يعادي، ويراوح معاقلهم بالعيث ويغادي، حتى لم يبق في أيديهم منها إلا ما هو في ضمان هدنة مقدرة، وإتاوة في كل عام على الكبير والصغير مقررة، كان ذلك في الكتاب مسطورًا، وقدرًا في سابق علم الله مقدورًا، انتهى. وهدا قاله قبل أن يستولى العدو على جميعها، والله وارث الأرض ومن عليها وهو خير الوارثين) [المقرى، نفح الطيب، جه، ص٢٤١].

ثم لما حانت لحظة الحقيقة التي تأجلت طويلًا، كان الحال يرقى ليكون صورة مبكية، لشعب يسير نحو الفناء، وبلد تنهار أركانها لحظة بلحظة، فلما (تمكن فصل الشتاء، وكلب البرد، ونزل الثلج، فانسد باب المرافق، وقطع الجالب، وقل الطعام، واشتد الغلاء، وعظم البلاء، واستولى العدو على أكثر الأماكن خارج البلد، ومنع المسلمين من الحرث والسبب، وضاق الحال، وبان الاختلال، وعظم الخطب، وذلك أول عام سبعة وتسعين وثمانمائة، وطمع العدوفي الاستيلاء على غرناطة بسبب الجوع والغلاء دون الحرب، ففر ناس كثيرون من الجوع إلى البشرات، ثم اشتد الأمر في شهر صفر من السنة، وقل الطعام، ثم تفاقم الخطب، فاجتمع ناس مع من يشار إليه من أهل العلم، وقالوا: انظروا في أنفسكم وتكلموا مع سلطانكم، فأحضر السلطان أهل الدولة وأرباب المشورة، وتكلموا في هذا المعنى، وأن العدو يزداد مدده كل يوم، ونحن لا مدد لنا، وكان ظننا أنه يقلع عنا في فصل الشتاء، فخاب الظن، وبني وأسس، وأقام، وقرب منا، فانظروا لأنفسكم وأولادكم، فاتفق

الـرأى على ارتكاب أخف الضررين، وشاع

أن الكلام وقع بين النصاري ورؤساء الأجناد قبل ذلك في إسلام البلد خوفًا على نفوسهم وعلى الناس، ثم عددوا مطالب وشروطًا أرادوها، وزادوا أشياء على ما كان في صلح وادى آش: منها أن صاحب رومة يوافق على الالتزام والوفاء بالشرط إذا أمكنوه من حمراء غرناطة والمعاقل والحصون، ويحلف على عادة النصاري في العهود، وتكلم الناس في ذلك، وذكروا أن رؤساء أجناد المسلمين لما خرجوا للكلام في ذلك امتن عليهم النصاري بمال جزيل وذخائر، ثم عقدت بينهم الوثائق على شروط قرئت على أهل غرناطة، فانقادوا إليها، ووافقوا عليها، وكتبوا البيعة لصاحب قشتالة، فقبلها منهم، ونزل سلطان غرناطة من الحمراء.

وفي ثاني ربيع الأول من السنة – أعني سنة سبع وتسعين وثمانمئة – استولى النصارى على الحمراء ودخلوها بعد أن استوثقوا من أهل غرناطة بنحو خمسمائة من الأعيان رهئا خوف الغدر، وكانت الشروط سبعة وستين منها: تأمين الصغير والكبير في النفس والأهل والمال وإبقاء الناس في أماكنهم ودورهم ورباعهم) [المقري، نفح الطيب، جـ ٤، ص٥٢٥].



حينها علت رايات الحزن والأسبى على حاضرة بيننا درسًا وعبرة، فإن صدى ضياع الأرض والشعب والتراث والحضارة.. دعوته تلقفها يومًا فارسها الهمام الدكتور ولا غرابة:

عبد الرحمن الحجي رَحْمُهُ اللّهُ، فقال متطلعًا

### لمثل هذا يدوب القلب من كمدٍ

#### إن كان في القلب إسلام وإيمانُ

[المقري، جـ٤، ص٤٨٨]

ولكن ... لا انقطاع عن الأمل، بل على العكس، فمن وسط المحنة تبرز المنحة، وإن كان الدكتور حسين مؤنس يحثنا لنعد الأندلس الفردوس الموعود، ونبقيها

حاضرة بيننا درسًا وعبرة، فإن صدى دعوته تلقفها يومًا فارسها الهمام الدكتور عبد الرحمن الحجي رَحْمُ أُلَّكُ، فقال متطلعًا إلى فجر أندلسي جديد: (إلا يصح أن نستعير أسلوب كتابنا وعلمائنا -رحمهم الله تعالى وأثابهم - من أهل الفطنة والنظر، ونقول ما قالوا حين كان يرد ذكر الأندلس: أعادها الله للإسلام) [التاريخ الأندلس، ص ٥٧٨].

ولا نملك إلا أن نقول: اللهم آمين.









بإسبانيا، ثمة خيط يضيء الذاكرة ويمتد من الساحل الآخر الأرجنتيني إلى الأطلسي وحتى السواحل الجنوبية الشرقية لإسبانيا على البحر المتوسط وصعودًا منها إلى غرناطة وتل السبيكة حيث قام محمد بن يوسف بن الأحمر بتمرده بالتزامن مع ثورتي زیان بن مردنیش ومحمد بن هود مستغلین ضعف الدولة الموحدية وتراخى قبضتها على الأندلس، ثم انفرد محمد بن يوسف ابن الأحمر بالحكم فيما تبقى من الأندلس إذ اضطر الأمير زيان بن مردنيش بعد سنوات من سقوط بلنسية إلى اللجوء إلى السلطان الحفصى في تونس، وأدت شهوات ابن هود إلى مقتله من أجل جارية رومية جميلة نافسه عليها عامله على المرية المدعو

بالرميمي!

وأنت تتمشي مع طقس مشمس منعش بدرجـة حـرارة ١٦ مئوى في مدينـة مار دل بيلاتا على الساحل الأرجنتيني ستتدهش بمبنع أمامك، تزينه نقوش الأرابسك وتعتليه قبة ومنارة، أنت أمام مسجد على الطراز الأندلسي المعروف بفن المدجنين (والمدجنون هم الأندلسيون قبل ١٤٩٢م، الذين لم يغادروا مدنهم بعد استيلاء الممالك الإسبانية عليها وبقوا تحت سلطة الإسبان) ولا شك وأنت تندهش لمشهد المسجد في تلك المدينة البعيدة عن الشرق وعن الأندلس ستشــدّك حروف وكلمات الشعار الأندلسي المعروف (لا غالب إلا الله) هذا الشعار الني تزدان وتزدحم به جدران وأفاريز وأبواب وواجهات قصر الحمراء في غرناطة

<sup>(\*)</sup> روائي وناقد ومؤرخ، من العراق.



لطخة العارهذه والفعلة المتدنية من أقوى قادة الأندلس حينذاك وبلاده ومدنه ومنها العاصمة قرطبة تحت خطر الجيوش الإسبانية ليست بالوحيدة وما أكثر اللطخات التي شوهت صفحات الكتاب الأندلسي الجميل بحضارة شعبه وتضحياته ومجاهديه.

نعم ما أكثر اللطخات التي تجعلنا على الرغم من جمال الوجود الإسلامي في الأندلس نشعر بالخجل، ومنها ما يتعلق بهذا الشعار المنقوش بحروف عربية على واجهة ذاك المسجد الأرجنتيني البعيد وأعني شعار سلطنة غرناطة وحكامها (لا غالب إلا الله) الذي زينوا به قصورهم ومساجدهم وصار مع الزمن شعارًا للأمة الأندلسية الشهيدة كما وصفها أحد الكتاب.

بعد هزيمة الجيش الموحدي في معركة العقاب بقيادة الخليفة الموحدي الناصر سنة ٢٠٩ هـ وتمزق البيت الموحدي واقتتال الأمراء الموحدين مع بعضهم ومن شم اندلاع ثورات الأندلسيين وزحف الإسبان واستيلاؤهم على مدن الأندلس الكبرى بقيت إشبيلية صامدة ممتنعة وعصية حتى

سنة ٦٤٦ هـ / ١٢٤٨م وكان ابن الأحمر قد خاض حربًا عنيفة للدفاع عن غرناطة ثم اضطر لتوقيع اتفاقية مع مملكة قشتالة أقوى وأكبر الدول الإسبانية وبموجبها تنازل عن مدن عديدة وقدم جزية ضخمة سنوية وتعهد بمساعدة الإسبان في حالة الحرب، وهكذا كان الجيش الغرناطي بقيادة محمد بن يوسف بن الأحمر متواجدًا عند أسوار إشبيلية، حمص الجند وعروس الأندلس، وعاصمة الموحدين حيث عاش ابن الطفيل صاحب «حى بن يقظان»، وابن زهر الطبيب والفيلسوف الكبير، وابن رشد وما أدراك ما ابن رشد ذاك الذي كان يخاطب خليفة الموحدين بعبارة يا أخي، وما أثقل هكذا عبارة على سلطان يعد نفسه خليفة وأميرًا المؤمنين، بل ويسميه في إحدى كتاباته بملك البربر، والحديث يستدرجنا ليطول، فنقف ونعود إلى إشبيلية المحاصرة بجيوش فرناندو ملك قشتالة وحليفه العربي المسلم أمير غرناطة وسلطانها الغالب بالله كما يصف نفسه، وطال الحصار واشتدت معاناة الإشبيليين حتى اضطروا للاستسلام سنة ٦٤٦هـ وفي الشهر الكريم، شهر رمضان المبارك سقطت إشبيلية الجميلة بعد سبعة

عشر شهرًا من الحصار القشتالي المدعوم بجيش غرناطة وقائده ابن الأحمر (الغالب بالله).

وعاد الغالب بالله بجيشه المنتصر شكليًا والمهزوم نفسيًا إلى غرناطة واستقبله شعبه، وهنا الألم أوجع، استقبله أهالي غرناطة وهم يهتفون الغالب الغالب الغالب، ولكن ابن الأحمر يدرك في قرارة نفسه أنه في حال أسوأ حتى من حال الإشبيلي المغلوب، فرد عليهم بانكسار: لا غالب إلا الله.

مند ذاك صارت عبارته هذه شاوراً للاولته ومن ثم شاوراً للأندلسيين حتى بعد أن اختفوا من جغرافيا الأمم تماماً ولم يتبق منهم الآن سوى شات هنا وهناك وسوى تأريخهم يذكرنا بجمال ذاك الشعب العظيم وحضارته، ولكنه يذكرنا أيضًا ويوجعنا بتلك اللطخات المخزية وفي أيضًا ويوجعنا بتلك اللطخات المخزية وفي مقدمتها شاور (لا غالب إلا الله)، نعم لا غالب إلا الله ولكنها كلمة حق وجمال تخفي خلفها باطلًا وقباحة، عارًا وخيانة ما زلت تتناسل وتتكرر من يوم استقبال ابن الأحمر وهو عائد من سقوط إشبيلية من قبل الغرناطيين، وقبل ذاك اليوم وحتى من قبل الغرناطيين، وقبل ذاك اليوم وحتى

يومنا هـذا، خيانات وغـدر وعمالة، ورحم الله شاعرنا بدر شاكر السياب وهو يتساءل مندهشًا:

إني لأعجب كيف يمكن أن يخون الخائنون أيخون إنسان بلاده؟

إن خان معنى أن يكون، فكيف يمكن أن يكون؟

وبعده قال نزار قباني وهو يتوجع من الخونة والعملاء وينتصر لأطفال انتفاضة الحجارة الفلسطينيين أواخر ثمانينات القرن العشرين:

آه يا جيل الخيانات

و يا جيل العمولات

و يا جيل الدعارةً

سوف يجتاحك مهما أبطأ التأريخ أطفالٌ الحجارةً !

ونقول له: لم يزل التأريخُ بطيئًا، ولكن أطفال الحجارة يكبرون ويكبرون ويكبرون

ونعود إلى غرناطة وإلى نقائش قصر الحمراء وأوجاعها، فإلى جانب شعار بني الأحمر (لا غالب إلا الله) تزدان الحمراء



بنقائش أخرى لمدائح الشعراء لسلاطينها وكأنما يريدون بتلك القصائد المدائح محو عار ولطخة حصار إشبيلية وسقوطها.

قصائد مطولات نقشت على حدران الحمراء وزينت أفاريزها كتبها شعراء عدة تزلقًا لسلاطين غرناطة وطمعًا بعطاياهم وجوائزهم لكن أغلبها -أو حصة الأسد منها- كانت لوزيرهم أديب السلطنة وشاعرها محمد بن يوسف بن زمرك، أشعار وقصائد ينظمها موضوع واحد وهو مدح السلطان، سلطان غرناطة طبعًا، وابن زمرك هذا التحق للعمل عند السلطان بمساعدة ورعاية تامة من أستاذه ابن الخطيب الوزير والمتنفذ في البلاط الغرناطي، وليس ابن زمرك وحده من وفركه ابن الخطيب المساعدة والرعاية فهناك ابن مالقا المدينة القريبة من غرناطة: القاضي على بن عبد الله النباهي (أو البناهي على رأى الباحث المغربي محمد بنشريفة) ومعهما أحمد بن سليمان بن فركون، وقد تدرج الثلاثة بل ترقُّوا بسرعة ونالوا حظوة عند السلطان بفضل ابن الخطيب وشغلوا وظائف عالية، لكنهم وخاصة ابن زمرك والنباهي كادوا لأستاذهم أيما كيد، وبغوا عليه أشد البغي،

وهل جزاء الإحسان إلا الإحسان؟ وكيف يسيء تلميذ إلى أستاذه ؟ هلا قرؤوا قصة ابن المقفع الأديب العراقي البصري البارع مع أستاذه عبد الحميد الكاتب وكان آخر كتّاب الأمويين، حين دخل الحرس العباسي يريدون عبد الحميد لقتله، فوجدوهما معًا ولم يتبينوا من هو المطلوب منهما فسألوهما: أيكم عبد الحميد الكاتب؟ وحالًا أجابا معًا بكلمة: أنا! كلاهما قال أنا عبد الحميد، قالها الأستاذ كي لا يقتل تلميذه، وقالها التلميذُ ليفتدي أستاذه!

ولكنها النفوس الضعاف المتدنيات وقبيح الفعائل، فقد جدّ القاضي النباهي المتفقه وأكثر منه الشاعر الأديب ابن زمرك، واجتهدا كل الجد والاجتهاد للإيقاع بسيدهما وأستاذهما، فكفره النباهي بمبررات واهية، وسعى ابن زمرك للقبض عليه مستغلًا حنق ابن الأحمر من لجوء ابن الخطيب للمغرب، وما أن تمكن سلطان غرناطة منه، حتى عبرا البحر طائرين فأحضر شيخهما أمامهما مستضعفًا مقيدًا وقد تجاوز الستين من عمره وحاكماه بتعجّل المتعطّش إلأى دم أستاذه والمحترق بنار أحقاده عليه، وتم كل ذاك بإشراف

شخصي مباشر من تلميذه ابن زمرك من دون أدنى خجل أو حياء ولا ذرة رحمة، وأودع ابن الخطيب السجن.

ولم يكتف ابن زمرك بذلك ولم يهدأ حتى أرسل إليه من يخنقه في سـجنه، وهكذا تم دفنه رَحَمَهُ ألله ولكن ابن زمرك بقي متقدًا بجمرة حقد أعمى ولم يتوقف عند هذا الانتقام، ولم يشف موت الرجل غليله، فأخرج جثمان ابن الخطيب وأحرقه مع كتبه!

وإذا كنا استغربنا من الفعل المشين لمحمد بن يوسف بن هود وهو يترك قرطبة عاصمة الأندلس تواجه مصيرها ويذهب للمرية قصد أن يستمتع بجارية جميلة فكانت نهايته بسببها عادلة إذ قُتل خنقًا قبل أن ينال وطره منها، وإذا استنكرنا خيانة محمد بن يوسف بن الأحمر مؤسس سلطنة غرناطة حين شارك بجيشه -مضطرًا كما نتوقع- مع الجيش القشتالي في محاصرة إشبيلية سبعة عشر شهرًا حد القتل والتجويع حتى سقطت بيد الإسبان، فإن العجب العجاب هو مما فعله القاضي والمثقف -بمصطلح اليوم- ابن النباهي بمن أعانه وساعده، وبما اقترفه محمد بن

يوسف بن زمرك وهو شاعر لامع وأديب بارع بأستاذه مؤرخ الأندلس وأديبها الكبير ابن الخطيب، وليّ نعمته وصاحب الفضل عليه، حتى بلغ به الحقد وانحدرت به شهوة الانتقام حد أن يخنقه ويحرق كتبه وجثمانه!

هكذا وأنا أقرأ عبارة (لا غالب إلا الله) المنقوشة على واجهة مسجد مار دل بيلاتا تذكرت محمد بن يوسف ابن الأحمر وفعله المشين مع إشبيلية وشعبها، وأخذتني الذاكرة لأشعار محمد بن يوسف بن زمرك وجريمته الشنعاء مع أستاذه ابن الخطيب وكتبه التي طالما تعلم منه ومن أفكاره ومعارفه، وقادني هـذان الخائنان إلى استحضار سميهما محمد بن يوسف بن هود، نعم هكذا وجدت نفسى أمام أولئك الثلاثة المسمين بمحمد بن يوسف: ابن الأحمر وابن زمرك وابن هود، وقلتُ: نَعم لا غالب إلا الله، ونعم بالله من منتقم جبار فقد نال ابن هود جزاءه، وقضى ابن الأحمر جريعًا بسيف غرناطي وهو في الثمانين من عمره، وكان جزاء ابن زمرك قاسيًا وعنيفًا ودمويًا كفعلته بأستاذه، فقد غضب عليه سلطان غرناطة ومزقته السيوف وهو يحمل المصحف بين يديه علهم يرأفون به، بل وقتلوا حتى من كانوا



معه ببيته عدا النساء المرعوبات الثكالى، ولعلى محبي ابن الخطيب حينها وعلى تعاقب الأجيال وحتى عصرنا هذا وما بعده على يقين قاطع بأن العدالة الإلهية هي من اقتصت من ابن زمرك وليس سلطان غرناطة، ولا شك أنهم في يقينهم على حق.

تری هل کان مشیدوا مسجد مار دل بیلات یعرفون ما وراء نقائش مسجدهم من حکایات ؟

وهل سيتسنى لمصليه أن يروا يومًا ما أخفته العبارة التي زينوا بها واجهته من ظلال مظلمة بعيدة كل البعد عن معناها وما تلطخت به حروفها من دماء؟

وهل يعرف السياح المتزاحمون على مشاهدة الحمراء في غرناطة ما وراء تلك النقائش من غدر وخيانات؟

أنا واثق أنهم لم يعرفوا بعد، ولا أدرى ما هي ردة فعلهم لو عرفوا، ولكنني أتوقع أنهم كحد أدنى سيعيدون صبغ واجهة مسجدهم -وريما حتى جدرانه- بالأحمر بدلًا عن الأبيض والأزرق، تمامًا كما هو حال قصر غرناطة الشهير، وسيلعنون محمد بن يوسف الثلاثة، أولاد هود والأحمر وزمرك، وسيقرؤون سورة الفاتحة المنقوشة بالداخل ولو بعربية مكسرة لروح ابن الخطيب ولكل شهداء إشبيلية والأندلس، ويقيمون -مع قلتهم على ساحل الأطلسي البعيد- الصلاة. حقا لا غالب إلا الله بدءًا ودائمًا وأبدًا.. لا غالب إلا الله: هكذا تتحدثُ لنا وقائع التأريخ..

وهكذا تقولها واضحة بإشارتها: نقائشُ الحمراء.









في يوم ٢ يناير كانت ذكرى سقوط الدولة العظيمة، والفتاة المدللة، والمثال الذي تطلعت إليه العيون والأفتدة، حاضنة العلماء، وجامعة الأولياء، ومهوى العشاق والشعراء، وزينة مجالس الأمراء والأدباء: الأندلس (٩٢هـ – ٨٩٨هـ).

وهذه الذكرى ربما أحياها بعض الناس بذكر مآثر الأندلس، وشعرها وموشحها، ومذاهبها وعلومها وعلمائها، وبعض الناس يكتب عنها لاطمًا متحسرًا نادبًا حظها ومآلها، وكلاهما على حق فيما كتب وقال وفعل، فهي الأثيرة الحبيبة، وهي من أجمل الحاضرات، ومن أعز المفقودات.

ولكني مع ذلك أجد في هذه الذكرى شيئًا آخر غير هذين السابقين، ولي في إحيائها مذهب غير هذين المذهبين.

إن سـقوط الأندلـس لـم يكن بين عشية وضحاها، بل قامت دول وسقطت دول، وجاءت سياسات، وتوالى على الحكم فيها صالحون وطالحون، وكثر فيها الذهب الخالِص حيئًا والخَبَثُ حيئًا، وكان العدو القريب متربص في كل هـذا، منتظر فرصة يستعيد فيها ملكه الضائع وبلاده المسلوبة، لم ينم عما يراه حقًا لـه -وإن تناوم-، ولكن بعـض أمراء الأندلس وملوكها ناموا وسـكروا وغرقوا في سكرتهم حتى صَبَّحَهُم ما لم يعدّوا له عدته ولم يحسبوا حسابه.

<sup>(\*)</sup> كاتب وباحث في الدراسات العربية والإسلامية، من مصر.



إن سـقوط الأندلس كان نهاية سلسلة طويلة مـن الانتكاسـات والغفلـة علـى مسـتوى الحكام والمحكومـين، والخاصة والعامـة، والعلماء والعـوام. صاحب ذلك تيّقُـظُ وتنبُّهُ مـن العدو القريب، يحيك الحيل، ويتربص الدوائر، وينتظر الفرصة الملائمة.

لم تُفتح الأندلس حين فُتِحت بملازمة الفِراش، وملاعبة الفَراش، وإنما فُتِحَتَ بالعزم والمثابرة، والجد والاجتهاد، والمغامرة والشجاعة، فتحول الحلم إلى حقيقة، وقامت الحضارة العريقة التي ما زلنا نتغنى بها فخرًا وتيهًا حيئًا، ونرثيها ونندبها حيئًا.

إن من حق الأندلس علينا، ومن حق الإسلام علينا، أن نعرف من أين نُؤتى، الإسلام علينا، أن نعرف من أين نُؤتى، ومن الذي يكيد لنا، وأن يعيش الواحد منا هذه القضية ويموت بها، يموت وهو متشبث بأصله الذي ما انفرط عقد دول الإسلام إلا بالتفريط فيه.

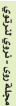
إن سـقوط الأندلس ليـس مجرد حدث تاريخي مـر وانتهـى، بـل كل يوم تسـقط أندلس جديدة، كل يوم يُغَيَّبُ فيه المسلم عن الحق هو سقوطُ أندلس، وكل يوم يرتفع فيه سـفيه وينزل حليم هو سقوطُ أندلس، وكل يوم نعيشه بأخلاق فاسدة وأدب فاسد ودين منتحَل وصفوة فاسقة هو سقوطُ أندلس.

والواجب الآن أن ينحت كل واحد منا في الصخر مستجلبًا تلك الحقيقة التي يراد لها أن تختفي، وأن يصل إلى ذلك الكنز الذي أريد له أن يظل مدفوئًا، وألا نخضع لمناهج فاسدة لوثت هواء العلم والأدب والثقافة والدين بسموم يسمُّونها علمًا (زعموا) ويسمونها تنويرًا (زعموا) ويسمونها تنويرًا (زعموا) ويسمونها حداثةً (زعموا).

ذكرى سـقوط الأندلس عندي فرصة لبدء اسـتعادة الأندلس وكل أندلس أخرى سقطت، وليست ذكرى للندب والعويل، أو التفاخر والمباهاة المجردة عن كل معنى، إلا ما يريده الضعيف بقوله: (كان أبي وكان).









لِمَ أشتاقُ إلى ذاك الزمن الذي ما عشتُه ولا حتى كنتُ قريبًا منه؟ إنَّها الأندلس، عاصمةُ العواصم، ومنارة العلم والمعرفة.

لمّ كانَ ذاك الزمان، كان التتوعُ الثقافي يجوب الأندلس من شرقها إلى غربها، كانتُ الأندلس محط أنظار العالم أجمع وقبلة العالم في العلوم المتنوعة، فكان الغرب ينظرون إلى من يُجيد اللغة العربيّة أو من درس في الأندلس نظرة تقدير وتبجيل، كيف لا وهو قد تعلم على أيدي أشهر الفلاسفة والكتّاب والمؤلفين في زمنه!

حين ننظرُ إلى المساقي، والقصورِ، والقناطر.. أهذه دولة عربيّة أم جنّة من جنان الله في أرضه؟

حين تقرأ في تاريخ الأندلس، فإنك ستسرح في مخيلتك قليلًا عندما ذهب ذاك

الحضارة، فإشبيلية، فمالقة، ثم أمرّ بحيّ

البيّازين في غرناطة الحمراء، تلك التي

لها وقع خاص في القلب. تنظرُ إلى الزقاق

فتسرح بعيدًا عن هذا الزمن وتعود وكأنُّك

داخل آلة الزمن إلى الخانات المُنتشرة في

أرجاء قُرطبة، وتنظرُ إلى بعض المحال

كيف كان هذا يعرض القماش، وذاك يصنع

الخبز، هُنا كانت تسير الناس في هذه

الزفاق وتتحدث إلى بعضها بعضًا بتلك

اللهجة التي لم أسمعها يومًا، لكن لطالما

ظننتها تُشبه المغربيّة والجزائرية لقرب

الأندلس منهما.

<sup>(\*)</sup> كاتب وباحث في التاريخ، من الأردن.



القائد العظيم «طارق بن زياد» بسبعة آلاف مقاتل ثم ألحقه «موسى بن نُصير» بخمسة آلاف فانتصر بهذا الجيش على جيش «لُذريق» الذي كان قوامه مئة ألف مقاتل، كيف لا وقد كانت قلوبهم في ذاك الفتح معلَّقة بربهم جلَّ في عُلاه!

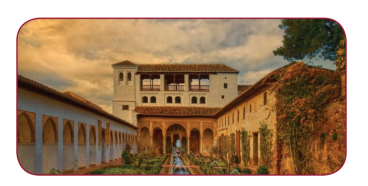
ثمَّ تُعرِّج قليلًا على أزمنةٍ في الأندلس، فترى بعد ذلك التشتت والضياع حتى كاد ينتهي الإسلام بالكليَّة من بلاد الأندلس، فانطلق ذاك الصقر «عبد الرحمن الداخل» إلى الأندلس ليجمع شملها بعد الشتات لتُصبح بعد ذلك أعظم دولة في أوروبا، فتصير الأندلس إلى حُقباتٍ زمنية تارةً تصعد إلى السماء وتارةً تتحدرُ إلى أسفلِ القاع، إلى أن جاء دور ملوك الطوائف

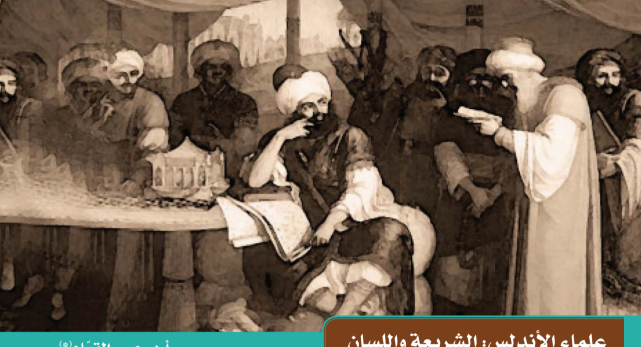
فيها فأصبحت كالجُثة التي قُطِّعت وصارت أشلاء!

وحين فزَع لها القائد العظيم «يوسف بن تاشفين» وصدَّ عنها أذلَّة القوط وقتذاك، تاريخُ حين تقرؤه لا تدري أتضحك أم تبكي على عزٍ ومجدٍ قد حبانا الله إياه وأضعناه بلمح البصر بعد أن وصلنا فيه إلى مكانةٍ ما وصلها أحدُ قبلنا.

حتى نصل إلى قصة غرناطة وضياع الأندلس بعدها، في هذه المرحلة تشعر وكأنَّ الروح تُتزع من جسدكَ، وقلبُك ينفطر من المشهد الذي يحدث بعد تسليم غرناطة «لفرناندو» من تنكيلٍ للمسلمين، وإنشاء محاكم التفتيش التي ما تركتُ نوعًا من أنواع التعذيب إلا وأذاقته المسلمين!







أ.د. عمر القبّام (\*)

علماء الأندلس: الشريعة واللسان

كنت أتعجب من ذلك الجمع النادر

العجيب بين فهم الشريعة والبصر النافذ في علوم العربية الذي جزم به فخر المالكية الإمام أبو إسحاق الشاطبي (ت ٧٩٠ هجرية) رَحْمُهُ ٱللَّهُ حين ذهب إلى إحكام الربط بين العلمين، وله في ذلك العبارة المشهورة في كتابه العُجاب «الموافقات»: (الشريعة عربية، فلا يفهمها حق الفهم إلا من فهم العربية حق الفهم )، ثم وضّع هذا التلازم البديع بقوله: (فإذا فرضنا مبتدئًا في فهم العربية فهو مبتدئ في فهم الشريعة، أو متوسطًا فهو متوسط في فهم الشريعة، فإذا انتهى إلى درجة الغاية في فهم العربية، كان كذلك في

الشريعة، فكان فهمه فيها حُجة كما كان فهم

الصحابة وغيرهم من الفصحاء الذين فهموا

القرآن حجةً). إلى آخر كلامه الذي انتهى فيه إلى أنّ بإمكان العالم أن يكون في مرتبة الخليل وسيبويه وغيرهما من أرباب اللسان.

وهذا الذي قاله الشاطبي ربما لم يسبقه إليه أحد، ولا سيّما في دائرة علماء أصول الفقه، ولعل ضخامة علوم الشاطبي في العربية، واتساع دائرته فيها كانت وراء هذا الـرأى الذاتي، فقد كان الشاطبي -وعلى الرغم من تأخُّر زمانه- صاحبَ بصيرة فذة لا نظير لها في علوم اللسان، ولعل شرحه الضخم على «ألفية ابن مالك» الموسوم ب: «المقاصد الشافية» أن يكون أوسع شروح الألفية، بل هو أوسعها جزمًا، ومَن نظر في هذا الشرح ودقق في مسائله، وتبصَّر في تفكير الشاطبي رأى ثقوب نظره ونفوذ بصيرته وقدرته على الاعتراض على المتقدمين:

<sup>(\*)</sup> محقق وأديب وناقد وأكاديمي، من الأردن.



المبرّد فمَن بعدَه من أساطين اللسان، وبَلورة رأيه العلمي الخاص به.

وعلماء المغرب فيهم جرأة وجسارة وعمق في السجال مع المشارقة، وقد بَلوتُ ذلك في كلام إمام العربية في الأندلس أبى الحسين بن الطراوة (٥٢٨ هجرية) الذي كان شديد الاعتراض على مدرسة أبى على الفارسي، وله معه محاققات ومناقشات عميقة، وكذا فعَل تلميذه الإمام السهيلي (ت ٥٨١ هجرية) لا سيّما في كتابه الرصين البديع «نتائج الفكر في النحو» وفي مواطن تستعصى على الحصر في كتابه العظيم «الروض الأنُف»، فجرى الشاطبي على سننن أهل بلده، وصاول المشارقة وناطحهم في معتركات النحو ومضايق النظر.

وهذا الني دعا إليه الشاطبي قد أصبح نسيًا منسيًا في أيامنا هذه، حيث نستمع إلى مَن يحمل درجة الأستاذية في الفقه، ودرجة الابتدائية في العربية، فيأتى في كلامه بالعجيب الغريب من الأخطاء، ولا يتأتَّى له فهم الفقه بحال من الأحوال، وهو داء وبيل قد استشرى بين الخاصة والعامة ولا سيّما مع تيسُّر سبل الحديث في العلم كمنصات اليوتيوب التي ظهر عليها من يخلط السمين بالغت، ويرقّع

الجديد بالرتّ، فانصبّ البلاء على علوم الفقه على وجه الخصوص، وكم أرثى والله لهذا الفقه الحنفي تحديدًا الذي قام على شوونه والتكلم باسمه رجالٌ أعاجم لا يعرفون من علوم العربية مبادئ اللسان، فشوّهوا وجه هذا المذهب النضير الذي كان لا ينتمى إليه إلا فحول اللسان ورجال العربية والبيان.

وتالله ما رأيتُ فقيهًا نابعًا في الفقه وعلوم الشريعة من رجال عصرنا، إلا وكان من أصحاب القدم الراسخة في علوم العربية واللسان، ورحم الله فقيه العصر وأستاذ الأستاذين الفقيه العلامة الشيخ الدكتور مصطفى الزرقاء الذي افتتح حياته العلمية قبل سبعة وتسعين عامًا بنشر كتاب «المذكر والمؤنث» لإمام الكوفيين أبي زكريا الفراء، ليكون ذلك مفتاحًا لا يخيب لفهم أسرار الشريعة التى بلغ فيها مرتبة المجتهد بكل أصالة واقتدار.

هـ ذه نفثة مصـ دور، كتبتها تفريجًا عما يمور في الصدر من الأسف على ما آلت إليه علوم الشريعة من السطحية والترهُّل، بسبب الاستخفاف بعلوم العربية التي هي بحسب عبارة شيخ المفسرين ابن عطية الأندلسي: (أسُّ الشريعة وقاعدتها).









# التعريف بابن حزم الأندلسي: 🛞

هُـو (أَبُو مُحَمِّد) عَلِيُّ بِنُ أَحْمَد بَنِ سَعِيَدِ بَنِ حَزْمِ بَنِ عَالِب بَنِ صَالِحِ بَنِ خَلَف بَنِ مَعَدَانَ بَنِ صَالِحِ بَنِ خَلَف بَنِ مَعَدَانَ بَنِ سَهُ فَيَانَ بَنِ يَزِيدَ، الفَارِسِيُّ الأَصْل، ثُمَّ الأَنْدَلُسِيُّ القُرْطُبِيُّ مولدًا ونشأةً، الظّاهِرِيُّ منهجًا، الْيَزِيدِي وُلاءً؛ فَكَانَ جَدُّهُ يَزِيدُ مؤلًى للصَّحابِيِّ يَزِيدُ بَنِ أَبِي سُفْيَانَ -أَخِي مُعَاوِيةَ، للصَّحابِيِّ يَزِيدَ بَنِ أَبِي سُفْيَانَ -أَخِي مُعَاوِيةَ، وَكَانَ جَدُّهُ خَلَفُ بَنُ مَعَدَانَ هُو أَوَّلَ مَنَ دَخَلَ الْأَنْدَلُس فِي صَحَابَةِ مَلِكِ الْأَنْدَلُسِ عَبِي مَنَا الشَّاخِلِ (۱).

وُلِد أَبُو مُحَمِّدٍ بقُرطبةَ سَنَةَ ٢٨٤هـ/ ٩٩٤م، وعاشَ في الأَنْدَلُسِ. ونَشَا فِ تَنَعُّمٍ وَرَفَاهِيَةٍ، وَرُزِقَ ذَكَاءً مُفْرِطًا، وَذِهنًا سَيَّالًا،

ابنٌ حزم الأندَلسيّ، ذاك الرجل الذي لا يُمكن أن يُغفَل ذِكرُه وقد حلَّ ذِكر الأندَلس وتاريـخ الأندَلس وأعلام الأندَلس... ابنُ حزم الأندَلسيّ ذاك الرجل الموسوعيّ الذي كان أمّـةً بذاته، والـذي دار حوله الجـدل وطال، وتنوّعت عنه الدراسات، حتى استغرقت شتّى المُجالات: الأدبية واللغوية والفكرية والفلسفية والمنطقية والطبيعية والاجتماعية والتاريخية والفقهية والأصولية والحديثية والقرآنية... فكان محلّ تسليط الأضواء، واتجهت إليه أنظار طلبة العلم والباحثين، واحتاج الناس إلى تعريفِ شامل به، يشمل نواحيه الشخصية والعلمية والاجتماعية ... فلأجل ذلك جاءت هذه السيرة المختصرة تذكيرًا وتقديرًا:

<sup>(</sup>١) يُنظر: الذهبي: سير أعلام النبلاء، (١٨٤/١٨-١٨٥).

<sup>(\*)</sup> محقق وباحث في اللغة العربية وآدابها، من العراق.



وَكُتُبًا نَفِيسَةً كَثِيرَةً، وَكَانَ وَالِدُهُ مِنْ كُبَرَاءِ أَهُلِ قُرُطُبَةً؛ عَمِلَ الْوِزَارَةَ فِي الدَّوْلَةِ الْعَامِرِيَّةِ النِّي فَرُطُبَةً؛ عَمِلَ الْوِزَارَةَ فِي الدَّوْلَةِ الْعَامِرِيَّةِ النِّي حَكَمَت الأَنْدَلُسَ بِاسْمَ الخَلِيفَة الأُمُويِّ «هشام المؤيد»، وَكَذَلِكَ وَزَرَ أَبُو مُحَمَّدٍ فِي شَبِيبَةِ، وَكَانَ قَدْ مَهَرَ أَوَّلًا فِي الْأَدَبِ وَالْأَخْبَارِ وَالشِّغْرِ، وَفِي الْمُنْطِقِ وَأَجْزَاءِ الْفَلْسَفَةِ (۱).

وقد هيّاً اللهُ لهُ نساءً فُضَلَياتٍ فِي القصر قُمُن على تربيتِ و وتعليمِهِ -كما روى هو عن نفسه-، فحفظ القرآن على أيديهنّ (٢).

وقد كان زوالُ الدولة العامرية (الأموية) واستيلاء البربر على قرطبة عام ٢٠٠هـ واستيلاء البربر على قرطبة عام بملوك وتعاقب الفتن فيها (مع بدء ما يسمى بملوك الطوائف)، كل ذلك أدّى إلى إلحاق أدًى كبير بأسرة ابن حزم. ومما زاد الأمر سوءًا على ابن حزم: وفاة أخيه الأكبر بالطاعون عام ٢٠٤هـ، ثم زوجتُهُ «نِعَم» التي فُجع بموتها ابن حزم وكتبَ فيها مراثيه. كل ذلك ولم يبلغ العشرين من عمره حينها؛ وهذه الظروف جعلت ابن حزم يتحمل مسؤولية أسرته، وقد اضطُّر -شأن كثير من الأسر القرطبية- أن ينزح إلى «المرية» عام ٢٠٤هـ، وكتب يصفُ حالَه: «ما انتفعتُ عام ٢٠٤هـ، وكتب يصفُ حالَه: «ما انتفعتُ

(۱) يُنظَر: السابق، (۱۸/۱۸۵–۱۸۷).

(٢) يُنظَر: ابن حزم: رسائل ابن حزم الأندلسي. (١٦٦/١).

بعي ش، ولا فارقني الإطراق والانغلاق مذ ذقت طعم فراق الأحبة ... ولقد نغّص تذكّري ما مضى كلَّ عيشٍ أستأنفه . وإنّي لقتيل الهموم في عداد الأحياء، ودفين الأسى بين أهل الدنيا »(٢).

وبعد عمر ناهز اثنتين وسبعين عامًا توفي ابن حزم رَحْمَهُ الله من عيث وافته المنية وهو مُبعَد إلى بادية «لبلة» في الأندلس، عشيّة يوم الأحد لليلتين بقيتا من شعبان، سنة (٤٥٦هـ)(٤).

وفي رثائه لنفسه قال(٥):

كأنكَ بالنزوار لي قد تبادروا وقيل لهم أودَى عليُّ بنُ أحمدِ

فیا رُب محزون هناك وضاحكِ وكم أدمع تنزى وخند مخدّدِ

عفا الله عني يوم أرحل ظاعنًا عن الأهل محمولًا إلى ضِيق ملحدِ

وأترك ما قد كنت مغتبطًا بهِ وألقى الذي آنست منه بمرصدِ

# فوا راحتي إن كان زادي مقدمًا ويا نصَبي إن كنتُ لم أترودِ

<sup>(</sup>۲) ابن حزم: رسائل ابن حزم الأندلسي. (۱۲۵/۱). ويُنظر: الزعبي: ظاهرية ابن حزم الأندلسي.  $(0^{79})$ .

<sup>(</sup>٤) يُنظَر: ابن بشكوال: الصلة في تاريخ أثمة الأندلس. (079).

<sup>(</sup>٥) ابن حزم: ديوان ابن حزم الأندلسي. (ص٩٦).

## علْميّة ابن حزم، ومؤلفاته: 🦠

اتسمت علمية ابن حزم بأنها موسوعية، فلا تجد فنّا إلا وقد طرقه وبرع فيه، وسيتبين ذلك من خلال كلام العلماء والمؤرخين عنه، ومن خلال كتبه التي تركها عقب حياة مليئة بالعلم والفكر والعمل، تزيد عن السبعين عامًا.. بعد أن نعرض سريعًا إلى طلبه العلم وشيوخه.

### طلب ابن حزم العلم؛

كان ابن حزم في أول عمره قد عاش في القصر، وكانت النساء والجوارى يلقّنه ويؤدّبنه، وقد حفظ عليهنّ القرآن، وتلقّي الشعر، وتعلُّم الخطُّ. كما تعلُّم من جدّه أيضًا. وكان والده أستاذًا له في الأدب والفقه والتاريخ بخاصة إذ كانت له اليد الطولى والتأثير القوى في تشكيل ثقافة ابنه التاريخية حيث كان يحدثه بالأحداث التاريخية المهمة بحكم شخصه ومكانته في الدولة، كما لعب دورًا في غرس معالم الزهد والصبر في قلبه من خلال موعظته إياه. وصحب ابن حزم في أول طلبه أبا الحسن بن على الفاسي ويصفه بأنه كان عاقلًا عاملًا عالمًا ممن تقدّم في الصلاح والنسك الصحيح في الزهد في الدنيا.

وأما شيوخه فكثر، فقد وصلت إحصائية مشايخه في بعض المراجع إلى ستين شيخًا في التخصصات المتنوعة، من أشهرهم: أحمد بن محمد بن سعيد بن الجسور القرطبي (٣٢٠- ٤٠١هـ) أول شيخ سمع منه ابن حزم قبل سنة ٤٠٠هـ كان شيخًا له في الفقه والحديث والتاريخ. ومسعود بن سليمان الشنتريني المعروف بأبي الخيار (ت ٢٤هـ) كان شيخًا له في الفقه والحديث وعلومه وعنه أخذ الفكر الظاهري والدعوة إلى الاجتهاد ونبذ التقليد (۱).

### أقوال العلماء والمؤرخين في ابن حزم الأندلسي:

قال تلميذه أبو القاسم صاعد بن أحمد الأندلسي: كان ابن حزم أجمع أهل الأندلس قاطبة لعلوم الإسلام وأوسعهم، مع توسعه في علم اللسان والبلاغة والشعر والسير والأخبار، أخبرني ابنه الفضل أنه اجتمع عنده بخط أبيه من تآليفه نحو أربعمئة مجلد تشتمل على قريب من ثمانين ألف ورقة (٢).

وقال تلميذه الآخَر الحافظ الحميدي الميورقي: كان حافظًا عالمًا بعلوم الحديث

<sup>(</sup>۱) يُنظر -على سبيل المثال-: إحسان عباس: أخبار وتراجم أندلسية، (ص٥٢).

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن الذهبي: سير أعلام النبلاء، (١٨٧/١٨).



وفقهه مستنبطًا للأحكام من الكتاب والسنة متفننًا في علوم جمة، عاملًا بعلمه زاهدًا في الدنيا بعد الرئاسة التي كانت له ولأبيه من قبله في الوزارة وتدبير الممالك، متواضعًا ذا فضائل جمة وتواليف كثيرة في كل ما تحقق به من العلوم، وجمع من الكتب في علم الحديث والمصنفات والمسندات شيئًا كثيرًا وسمع سماعًا جمًا... وما رأينا مثله فيما اجتمع له من الذكاء وسرعة الحفظ وكرم النفس والتديّن(۱).

وقال أبو حامد الغزالي: وجدت في أسماء الله الحسنى كتابًا لأبي محمد بن حزم يدل على عظم حفظه وسيلان ذهنه (٢).

وقال ابن بشكوال: كان أبو محمد أجمع أهل الأندلس قاطبة لعلوم الإسلام وأوسعهم معرفة مع توسعه في علم اللسان ووفور حظه من البلاغة والشعر والمعرفة بالسير والأخبار أخبر ولده أبو رافع الفضل أنه اجتمع عنده بخط أبيه من تأليفه نحو أربعمائة مجلد تشتمل على قريب من ثمانين ألف ورقة (٢).

وهذا شيء ما علمناه لأحد ممن كان في مدة الإسلام قبله إلا لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري فإنه أكثر أهل الإسلام تصنيفًا فقد ذكر أبو محمد عبد الله بن

محمد بن جعفر الفرغاني في كتابه المعروف

وقال عبد الواحد المراكشي: نَبِذَ الوزارة

واطّرحها اختيارًا، وأقبلَ على قراءة العلوم

وتقييد الآثار والسنن، فنال من ذلك ما لم

ينل أحد قبله بالأندلس، وكان على مذهب

الإمام أبى عبد الله الشافعي أقام على ذلك

زمانًا ثم انتقل إلى القول بالظاهر وأفرط

في ذلك حتى أربى على أبى سليمان داود

الظاهري وغيره من أهل الظاهر، وله

مصنفات كثيرة جليلة القدر شريفة المقصد

في أصول الفقه وفروعه على مهيعه الذي

يسلكه ومذهبه الذي يتقلده وهو مذهب

داود بن على بن خلف الأصبهاني الظاهري

ومن قال بقوله من أهل الظاهر ونفاة

القياس والتعليل، بلغنى عن غير واحد من

علماء الأندلس أن مبلغ تصانيفه في الفقه

والحديث والأصول والنحل والملل وغير

ذلك من التاريخ والنسب وكتب الأدب والرد

على المخالفين له نحو من أربعمئة مجلد

تشتمل على قريب من ثمانين ألف ورقة

<sup>(</sup>١) الحميدي: جذوة المقتبس، (ترجمة ابن حزم).

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن الذهبي: سير أعلام النبلاء، (١٨٧/١٨).

<sup>(</sup>٣) ابن بشكوال: الصلة في تاريخ أئمة الأندلس، (ص٣٩٥).

بالصلة وهو الذي وصل به تاريخ أبي جعفر الطبري الكبير أن قومًا من تلاميذ أبي جعفر لخّصوا أيام حياته منذ بلغ الحلم إلى أن توفي في سنة ٣١٠ وهو ابن ست وثمانين سنة ثم قسموا عليها أوراق مصنفاته فصار لكل يـوم أربع عشـرة ورقة وهـذا لا يتهيأ لمخلوق إلا بكريم عناية البارى تعالى وحسن تأييده له، ولأبي محمد بن حزم بعد هذا نصيب وافر من علم النحو واللغة وقسم صالح من قرض الشعر وصناعة الخطابة... وإنما أوردت هذه النبذة من أخبار هذا الرجل وإن كانت قاطعة للنسق مزيحة عن بعض الغرض لأنه أشهر علماء الأندلس اليوم وأكثرهم ذكرًا في مجالس الرؤساء وعلى ألسنة العلماء وذلك لمخالفته مذهب مالك بالمغرب واستبداده بعلم الظاهر ولم يشتهر به قبله عندنا أحد ممن علمت وقد كثر أهل مذهبه وأتباعه عندنا بالأندلس اليوم<sup>(۱)</sup>.

وقال العزبن عبد السلام: ما رأيت في كتب الإسلام في العلم مثل «المحلى» لابن حزم و «المغني» لابن قدامة (٢).

وقال عنه ابن خلكان: كان حافظًا عالمًا بعلوم الحديث مستنبطًا للأحكام من الكتاب والسنة بعد أن كان شافعي المذهب فانتقل إلى مذهب أهل الظاهر وكان متفنئا في علوم جمة عاملًا بعلمه زاهدًا في الدنيا بعد الرياســة التــى كانت له ولأبيــه من قَبله في الوزارة وتدبير الملك متواضعًا ذا فضائل وتآليف كثيرة، وجمع من الكتب في علم الحديث والمصنفات والمسندات شيئًا كثيرًا، وسمع سماعًا جمًا، وألف في فقه الحديث كتابًا سماه كتاب الإيصال إلى الفهم، وكتاب الخصال الجامعة نحل شرائع الإسلام في الواجب والحلال والحرام والسنة والإجماع أورد فيه أقوال الصحابة والتابعين ومن بعدهم من أئمة المسلمين رَضَاللَّهُ عَنْهُمُ أجمعين، وله كتاب في مراتب العلوم وكيفية طلبها وتعلق بعضها ببعض، وكتاب إظهار تبديل اليهود والنصاري التوراة والإنجيل وبيان ناقص ما بأيديهم من ذلك مما لا يحتمل التأويل وهدا معنى لم يسبق إليه، وكتاب التقريب لحد المنطق والمدخل إليه بالألفاظ العامية، إلى غير ذلك مما لا يحصى كثرة، وكان له كتاب صغير سماه نقط العروس جمع فيه كل غريبة ونادرة<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) المراكشي: المعجب، (ص٤٦- ٤٩).

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن الذهبي: سير أعلام النبلاء، (١٨٧/١٨).

<sup>(</sup>٣) ابن خلكان: وفيات الأعيان، (٣/٣٥-٣٣٠).



وقال عنه الذهبي: الإمام الأوحد، البحر، ذو الفنون والمعارف أبو محمد، على بن أحمد بن سعيد بن حزم(۱).

وقال ابن مفلح: كان إليه المنتهى في النذكاء والحفظ وكثرة العلم وكان متفننًا في علوم علوم جمة وله التصانيف الفاخرة في علوم شتى حتى في المنطق، وشرح المحلى في اثني عشر مجلدًا، ومن طالع كتابه هذا وجد فيه تأدبه مع الإمام أحمد ومتابعته (٢).

وقال ابن كثير: قرأ القرآن واشتغل بالعلوم النافعة الشرعية وبرز فيها وفاق أهل زمانه وصنف الكتب المشهورة يقال إنه صنف أربعمئة مجلد في قريب من ثمانين ألف ورقة وكان أديبًا طبيبًا شاعرًا فصيحًا لله في الطب والمنطق كتب وكان من بيت وزارة ورياسة ووجاهة ومال وثروة (٢).

وقال عنه الفيروزابادي: إمامٌ في الفنون، وزرَ هو بعد أبيه للمظفر، وترك الوزارة وأقبل على التصنيف ونشر العلم...(1).

- (١) الذهبي: سير أعلام النبلاء، (١٨٧/١٨).
- (٢) ابن مفلح: المقصد الأرشد، (٢/٢١٤/٢).
  - (٣) ابن كثير: البداية والنهاية، (١١٣/١٢).
- (٤) الفيروزابادي: البلغة في تراجم أثمة النصو واللغة، (ص١٤٦).

وقال جلال الدين السيوطي: كان صاحب فنون وورع وزهد وإليه المنتهى في الذكاء والحفظ وسعة الدائرة في العلوم، أجمع أهل الأندلس قاطبة لعلوم الإسلام وأوسعهم مع توسعه في علوم اللسان والبلاغة والشعر والسير والأخبار (٥).

وقال ابن العماد الحنبلي: كان إليه المنتهى في الدكاء وحدة الذهن وسعة العلم بالكتاب والسنة والمذاهب والملل والنحل والعربية والآداب والمنطق والشعر مع الصدق والديانة والحشمة والسؤدد والرياسة والثروة وكثرة الكتب(١).

## مؤلفات ابن حزم:

أما مؤلفاته؛ فكما أشار مترجموه أنها كثيرة، وبعضها فُقد، وبعضها مخطوط لم يطبع بعد، وهذه قائمة ببعضها -مما ذكره الفيروزابادي في تتمة كلامه الآنف-('):

ومن تصانيف كتاب «التقريب في بيان حدود الكلام وكيفية إقامة البرهان» في كل ما يحتاج إليه منه وتمييزه مما يظن

- (٥) السيوطي: طبقات الحفاظ، (ص٤٣٥،٤٣٦).
- (7) ابن العماد الحنبلي: شذرات من الذهب، (799/7).
- (٧) الفيروزابادي: البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة،
   (ص/١٤٧).

«المحلى» و »شرحه» وكتاب «المعلى في شرح المحلي» بإيجاز وكتاب «حجة الوداع» صغير ورسالة في التلخيص في تلخيص الأعمال وكتاب «مراتب العلماء» وكتاب «مراتب التواليف» و «اختصار كتاب العلل» للباجي و»التاريخ الصغير» في أخبار الأندلس وكتاب «الجماهير» في النسب ورسالة في النفس ورسالة في النقس ورسالة في الطب ورسالة في النساء ورسالة في الغناء وكتاب «الإعراب عن كشف الالتباس الموحود في مذاهب أصحاب الرأى والقياس» وكتاب «القواعد في المسائل المجردة» على طريقة أصحاب الظاهر نحو ثلاثة آلاف ورقة وكتاب «تأليف الأخبار المأثورة عن رسول الله عَلَيْهُ التي ظاهرها التعارض» ونفى التناقض عنها نحو عشرة آلاف ورقة ورسالة الاستحالات وكتاب في الألوان ورسالة في الروح والنفس ورسالة في مراعاة أحوال الإمام ورسالة في فضل الأندلس وذكر علمائها وتواليفهم ورسالة الكشف عن حقيقة البلاغة وحين الاستعادة في النظم والنشر وكتاب «غلط أبي عمرو المقرئ في كتابه المسند والمرسل» وكتاب في العروض صغير وكتاب «طوق الحمامة» نحو ثلاثمئة ورقة عارض كتاب الزهرة لأبي بكر

أنه برهان وليس برهانا، وكتاب «الأخلاق والسير » صغير وكتاب «الفصل بين النحل والملل» وكتاب «الدرة في الاعتقاد» صغير ورسالة «التوفيق على شارع النجاة باختصار الطريق، وكتاب «التحقيق في نقض كلام الرازي» وكتاب «التزهيد في بعض كتاب الفريد » وكتاب «اليقين في النقض على عطاف في كتابه عمدة الأبرار» وكتاب «النقض على عبد الحق الصقلي» وكتاب «زجر العاوى وإخسائه ودحر الغاوي وإخزائه» وكتاب «رواية أبان يزيد العطار عن عاصم» في القراءات وكتاب «الرد على من قال إن ترتيب السور ليس من عند الله بل هو فعل الصحابة» وكتاب «الإحكام لأصول الأحكام» وكتاب «النبيذ في الأصول» وكتاب «النكت الموجزة في إبطال القياس والتعليل والرأى» وكتاب «النقض على أبي العباس بن سريج» وكتاب «الرد على المالكية» في الموطأ خاصة وكتاب «الرد على الطحاوي في الاستحسان» وكتاب «صلة الدامع الذي ابتدأه أبو الحسن بن المفلس» وكتاب «الخصال في المسائل المجردة وصلته في الفتوح والتاريخ والسير» وكتاب «الاتصال في شرح كتاب الخصال» نحو أربعة آلاف ورقة وكتاب



بن داود وكتاب «دعوة الملل في أبيات المثل» فيه أربعون ألف بيت وكتاب «التعقيب على ابن الإفليلي» في شرح شعر المتنبي وكتاب في الوعد والوعيد ورسالة «الإيمان» وكتاب «الإجماع».

ومن ثَمّ يظهر جليًا: أنه رجل موسوعيُّ؛ فهو فقيه محدّث أصولي مؤرّخ فيلسوف لغوي أديب طبيب.

# اضاءة على فكرابن حزم:

خاض الناس فيما سـمّوه (مذهب ابن حزم الفقهي) وهـو (الظاهرية)، والحقيقة أنّ الظاهرية هـي منهج فكـري لدى أهل الظاهر الأصلاء، وهذا ما أشار إليه محقق كتاب «طوق الحمامة» عبد الحق التركماني حيث قـال(۱): (يمكننـي أن أزعم -في ضوء قراءاتـي ودراسـاتي للمذهـب الظّاهري-قراءاتـي ودراسـاتي للمذهـب الظّاهري-بل هي طريقـة في التفكير، قـد ارتضاها أن الظاهرية ليسـت مذهبًا فقهيًا حسب، بل هي طريقـة في التفكير، قـد ارتضاها أصحابها لأنفسهم، لا لجمودهم وحَرِّفيتهم، ولا لضيق نظرهم وتفكيرهم، وإنما لبراهين عقليـة تقـرَّرت عندهم، وترجَّحـت لديهم، بشـواهد من الكتـاب والسـنة! فالظاهرية تخفـي وراءهـا نزعـة عقليـة، يمكن رصد تخفـي وراءهـا نزعـة عقليـة، يمكن رصد

(۱) في مقدمته عليه، (ص٣٩).

بعض أبعادها من خلال ملاحظة عوامل التكوين الفكرية والعلمية لأئمتها، ودراسة تراثها المتميز بالأصالة والتنوع والإبداع).

ويصرّح باحث آخر فيقول: (ولا بدلي من الجرأة هنا لأقول: إن فكر ابن حزم قد تعرّض لسوء فهم وقصور إحاطة من غالبية من عالجوه قديمًا وحديثًا، بسببٍ من نكهته اللامألوفة اللاذعة، ولأن جهده العظيم لم يتوفر جهدٌ يوازيه ويواكبه ليمكّن الإحاطة بما فيه من أصالة وعمق وشمول)(٢).

وقبلهما قال العلامة الشوكاني - في ترجمة أبي حيان صاحب التفسير-: (وكان ظاهريًا... قال ابن حجر «كان أبو حيان يقول: محال أن يرجع عن مذهب الظاهر من علق بذهنه» انتهى. ولقد صدق في مقاله، فمذهب الظاهر مقاله، فمذهب الظاهر من أول الفكر وآخر العمل عند من مُنح الإنصاف ولم يَرد على فطرته ما يغيّرها عن أصلها، وليس هو مذهب داوود الظاهري وأتباعه، بل هو مذهب أكابر العلماء المتقيّدين بنصوص الشرع من عصر الصحابة إلى الآن، وداوود الظاهري واحدٌ منهم...)(٢).

<sup>(</sup>٢) الزعبي: ظاهرية ابن حزم الأندلسي،  $(ص^{9})$ .

<sup>(</sup>٣) الشوكاني: البدر الطالع، (٢٨١/٢).

أوَّل وَصف لابن حزم يخطر على بال جمه ور القرّاء، أنه ذو شخصية عنيفة، وهــذا الوصـف يرجـع إلـى ما زعمـه ابن العريف الأندلسي (المتوفى ٢٦هـ)، إذ قال: كان لسان على بن حزم وسيف الحجاج شقيقين(١). يعنى بذلك كثرة وقوعه في العلماء، كما قد عُرف من صنيع الحجاج بهــم وســفكه دماءَهم. وهــذا تصريحٌ جليٌّ بعنف شخصية ابن حزم، حيث قُرن لسانه بسيف الحجاج.

والحق أنه لم يكن كذلك، ولم يكن وقَّاعًا في العلماء والأئمة، وإنما هي من تُهم الخصوم، فمن راجع كتبه لم يجد ذلك، والبيّنة على من ادّعي، إنما شأنه في الردود مع الأقوال لا مع أصحابها، فكان يصف القول الباطل في نظره بأوصاف تبيّن شناعته، وقلّ أن يذكر أحدًا باسمه -طعنًا-إلا بعض رؤوس أصحاب البدع، لا سيما خصومه من أهل الجهالة في زمانه.

وقد عُرف عنه أنه مبجّل للعلماء والأئمة كما أنه كتب رسالة مفردة في ذلك تُدعَى «الرسالة الباهرة» فقد سرَد فيها عددًا من

(١) رواها ابن خلكان في: وفيات الأعيان، (٣٢٨/٣).

أسماء الأئمة والحفاظ والعلماء منذ عهد التابعين إلى قُبَيل عصره، وأثنى عليهم ثناءً بالغًا. بل أفرَدَ في كتابه «الإحكام في أصول الأحاكم» فصلًا سمّاه: (فصلٌ فيه بيانٌ سبب الاختلاف الواقع بين الأئمة في صدر هذه الأمة)، بحيث أبانَ فيه عن عذر العلماء فيما خالفوا فيه النص؛ ومادَّةُ هذا الفصل هي الأساس الذي بنّي عليه أبو العباس ابن تيمية كتأبه: (رفع الملام عن الأئمة الأعلام).

ومع ذلك لا يُنكَر أنّ لهجة ابن حزم في الردّ على خصومه من أهل الجهل والتقليد كانت شديدة في مواضع عديدة، ولذلك أسباب وعوامل، منها العامل الاجتماعي والسياسي وما توالد منهما من عنف وطول لسان في ذلك الزمان.

والصواب الذي يجب أن يُقال في هذا الموضع أنّ ابن حزم كان حازمًا شديدًا في الحق الذي يعتقده، لا يداهن فيه ولا يواري ولا يداري، وكان صلبًا في استقلاله الفكري وتحرره المعنوي، معتدًّا بنفسه لا يرى مسوعًا لطاعة أحد سوى نفسه بما فهمه عن كتاب الله وسنّة رسول الله بالطرق العلمية الثابتة اليقينية.



ولذلك لا يُعوَّل على كتب التراجم التي غمطت ابن حزم حقه في هذه القضيّة، وأساءت إليه بالفرية العَريَّة، فاجترؤوا عليه بكلام بنوه على قول ابن العريف المذكور آنفًا، فزعم بعضُهم أنّ الله جازاه على إساءته للعلماء بأنّ أساء الناسُ إليه وأحرفوا كتبه، وقضية الإحراق فرية أخرى، هي وإن حدّثت في وقت ما في زمنه بسبب نزاعات سياسية، إلا أنها لم تشمل جميع كتبه ولم تكن بسبب مذهبه ولا بسبب ردوده العلمية، بل إنّ الأندلس عمومًا بعد وفاته بوقتِ قريب انتشر فيها فِكر الظاهرية وسادً، وضُيَّق على أهل التقليد، وحُرّقت كتُبُهم، وعُظِّمَت كُتب ابن حزم، وأُعلى شانه، وما زال كذلك في عيون المنصفين من أهل العلم حتى زماننا هـذا. فما كان ينبغى لبعض المؤرخين -كالذهبي وغيره- أن ينزلقوا منزلق عدم الإنصاف في حق ابن حزم، فيعتمدوا على أقوالِ قيلت فيه دون تمحيص ولا نظرِ دقيق، في الوقت الذي يجب أن يكونوا هم مظنة الإنصاف لأنّهم من المفترض أنهم أعلم من غيرهم بحوادث التاريخ وبأحوال الرجال!!

وأما ما جاء في كتاب «طوق الحمامة» الذي سجّل فيه ابن حزم كثيرًا من حوادث حياته وله: «فأنتَ تعلم أن ذهني متقلب وبالي مهصر، بما نحن فيه من نبو الديار والخلاء عن الأوطان، وتغير الزمان ونكبات لسلطان...». فهذا تابعٌ لقضيةٍ سابقة في التأثير على المزاج، وهذا لا يعني أن ذلك صار طبعًا له، ولا يعني أن كُتبه كُتبت بذهن متقلّب! كيف وهو من أبرز الأعلام الناظرين على متقلّب! كيف وهو كان غير ذلك لرأينا اختلافًا أنفسهم، ولو كان غير ذلك لرأينا اختلافًا كثيرًا وتناقضًا كبيرًا.

وربما استشهد البعضُ على عنفه بعلته التي شكا منها، والتي أصابته في طحاله، كما قال في رسالته «مداواة النفوس»: «لقد أصابتني علة شديدة، ولّدت في ربوًا في أصابتني علة شديدة، ولّدت في من الضجر، الطحال شديدًا، فولّد ذلك عليّ من الضجر، وضيق الخُلق، وقلة الصبر، والنزق، أمرًا هاشت نفسي فيه، وأنكرتُ تبدّل خُلقي، واشتدّ عجبي من مفارقتي لطبعي، وصحّ واشتدّ عجبي من مفارقتي لطبعي، وصحّ تولّد ضده». فهذا لا يدل على ما زعموا، بل يدل على عكسه تمامًا، فقد قال (اشتدّ عجبي من مفارقتي لطبعي)، فطبعه عجبي من مفارقتي لطبعي)، فطبعه

بخلاف ذلك، فبانَ أنها علة طارئة، وهي وإن كانت مؤثرة في وقتٍ ما، إلا أنها لا تؤثر على على تراث ابن حزم الذي كان يدرِّس كتبه وتُقرَأ عليه ويُعيد النظر فيها.

ومما يؤكّد عليه فهذا الصدد:الرسالتان المذكورتان آنفًا «طوق الحمامة» و»مداواة النفوس»، فمَن تأمّلهما ظهرت له ملامح كثيرة من شخصية ابن حزم الأندلسي. ولذلك قال عبدالحق التركماني(۱): (أستطيع الزعم بأنّ هذا الكتاب كما هو كتاب الزعم بأنّ هذا الكتاب كما هو كتاب حببٌ، فهو أيضًا - كتاب سيرة وذكريات واعترافات شخصية، وهو أيضًا - كتاب مقدمة كتابه الآخر: «الأخلاق والسير» من أخلاق وقيم. لهذا تجدني أكرر ما ذكرته في مقدمة كتابه الآخر: «الأخلاق والسير» من الفوائد منه، خاصة فيما يتعلّق بشخصية ابن حزم وحبّه للحق والعدل والصّديد للباطل والظلّم والكذب).

وقال أيضًا (٢): (وقد اتصف ابن حزم بخصلتين جُبل عليهما، هما الوفاء وعزة النفس، وكل واحدة من هاتين السَّجيَّتين

تدعو لنفسها، فالوفاء يدعو إلى الثبات وعدم التلون والنسيان، وعزة النفس لا تقرُّ الضيم، وتهتم بأقل ما يرد عليها من تغير المعارف، فتدعو -بطبيعة الحال- إلى الهجر والنسيان...).

هذا، وقد اجتمعت في ابن حزم مواهب وسـجايا وأخلاق مميزة، من أهمها: تميزه بحافظة قوية مستوعبة، وبديهة سريعة حاضرة تسعفه بالمعلومات الشاردة في وقت الحاجة إليها، وقوة ملاحظة، وقدرة استدلالية هائلة، وكان هذا كافيًا لأن يكون راويــةً أمينًا، ومحققًا نزيهًا، ومؤرحًا واسع الأفق. وكذلك أوتى من الصفات عمقًا في التفكير وغوصًا على الحقائق، وحدّة في الذكاء، فهو لا يكتفى بالاستقراء والإحصاء، حتى يعرف كل مسالة ليعرف أسرارها، ولا يكتفي بمعرفة الوقائع حتى يعرف بواعثها والدافع إليها. ومن صفاته انصراف كليًا منذ صباه إلى طلب العلم وتحصيله، ولذلك جد فيه وصبر في طلبه، وهو فوق ذلك سبيل الله عَزَّوَجَلَّ، فجعل همه طلب العلم والتقرب إلى الله ببيان الحق والنطق به، وقد وهبه الله عَزَّوَجَلَّ صفة الإخلاص، ولذلك كان لفرط

<sup>(</sup>١) كما في مقدمة تحقيقه لكتاب ابن حزم: طوق الحمامة، (ص٥٧).

<sup>(</sup>٢) السابق، (ص٥٩).

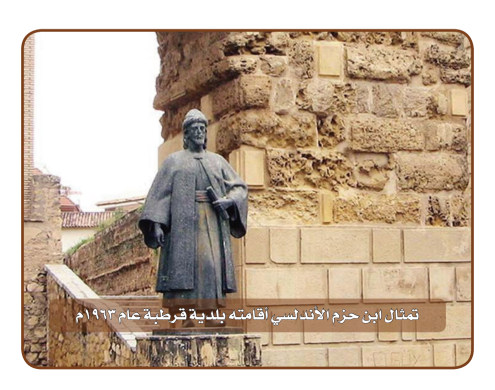


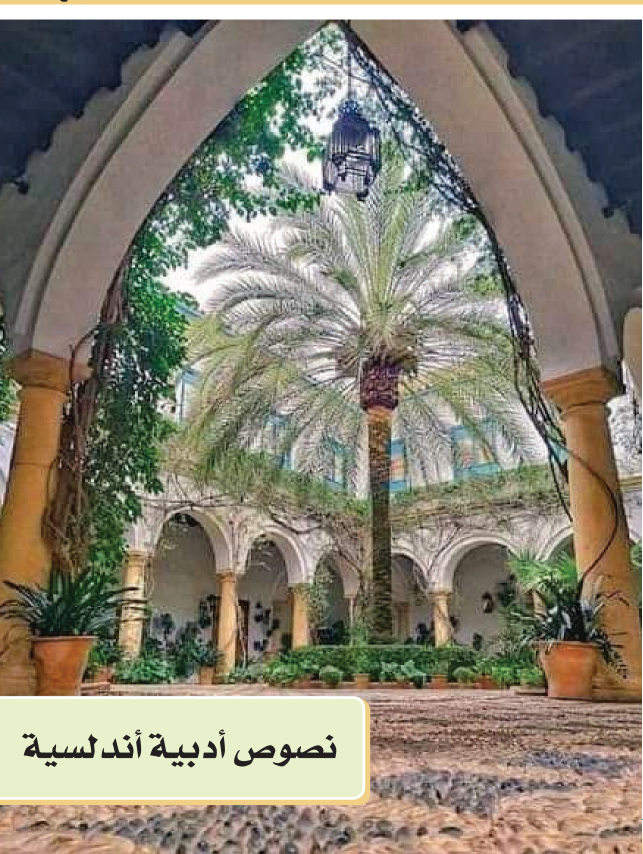
إخلاصه يباعد بين نفسه وبين العجب بها والاغترار بما وصل إليه من علم، وكان يعد العجب آفة الإخلاص، وآفة الرأي، وآفة الأخلاق الفاضلة، ويدعو كل امرئ إلى تعديل خطئه قبل تقدير صوابه، فيقول: «إن أعجبت بآرائك فتفكر في سقطاتك، والأغلب أن خطأك أكثر من صوابك». وقد أجمع الذين أرخو لابن حزم أنه كان صريعًا في قوله الحق ولا يخاف في الحق لومة لائم، فيقول: «فأغضب الناس

ونافِرهم، ولا تُغضِب ربك ولا تنافِر الحق». ومن صفاته أنه كان معترًا بنفسه من غير عُجب، ولا خيلاء، معتملًا على الله في السراء والضراء، وكان مستقيم الرأي، سليم الفكرة، بريء الساحة، ذا ديانة وحشمة وسؤدد، وكان يؤمن بأن سلامة العقيدة والشرف فوق الحياة نفسها(۱).

(۱) يُنظر: محمد هشام النعسان: مصادر علم ابن حزم الأندلسي ومؤلفاته. ويُنظر: محمد أبو زهرة: ابن حرم حياته وعصره آراؤه وفقهه. دار الفكر العربي، القاهرة.









د. إيمان عبد الهادي (\*)

### عَتْبَة

عائشة (أمُّ أبي عبد اللهِ الصّغير) كانَ ذلكَ يومَ التَّلاثاءَ

بتقويم يوليانَ، والسّاعةُ البِكرُ تفتَحُ للأندَلُسُ

زمناً بينَ قوسَين: سبعَ قرونٍ تجسّدنَ في قالبِ الشّمسِ مثلَ النّساءَ

يتناسلنَ في الضّوءِ: عامٌ يولِّدُ عاماً، وسيّدةً-سَنَةٌ ترتدي نفسَها من جديدٍ أمامَ العراءُ

وتخلّعُ ثَوبَ المشيمةِ، تقطعُ حبلَ اللقاءُ وتُقدَدُفُ في رَحمِها، نُطَفُ الكَونِ، تَنضجُ مثلَ الكواكِبِ في نارِها وتُضاءً

(\*) شاعرة وناقدة وأكاديمية من الأردن.

وها طفلُها الآنَ: قَرنُ أمامَ القرونَ وإخوتُهُ السّابقونَ

يهتَ دونَ لأفلاكِهم، إذ تدورُ بهم ... لا يعودُ أخُ منهمُ للوراءَ...

وها طفلُها المتحدِّرُ من غَيمةٍ فوقَ (مَالَقةَ)، يُجبَلُ في مَطَرٍ فوقَ أرضِ الأوائِلِ: طينٌ وماءً وعائِشةٌ

تتأمّلُ ما كانَ من طفلها: يرفسُ الأرضَ تحتَ يَديهِ ورجليهِ، يَفرُكُ بالرأسِ سقفَ الرَّحِمَ

ويخرمِـشُ داخلَهـا، ذلكَ الولَدُ المستحلُّ لأوجاعها، العفريتُ، القَزَمَ

يركلُ الآنَ غيمةَ صيفِ السّماءُ

ويعضُّ بحبلِ الأمومةِ، إذ ينقلُ الأكسجينَ لهُ والغذاءُ

وتشارِفُ أمُّ الجنينِ -المُضاءَةُ بالفَرَحِ المُكِيِّ - هنالِكَ: ما كانَ من سَفَر وانتهاءً

### شَهادة:

الزّغبيّ (تعني المشؤوم: كما أسماهُ منجِّمو بلاطٍ قصر الحمراء)

لا حول لي في هذه الأكوانِ، أرفعُ نجمةً وأحطُّها في خاطِري!

خَوفي سدائمٌ من غبارِ الطّلعِ، حزني وردةٌ للنّاظِرِ

ما زلتُ أجترِحُ الممالِكَ في خيالِ الأمسِ، أبرؤها هُنالِكَ بالحنين الفاتِرِ

قشتالةُ تمتدُّ فِيَّ لآخرِي!

والأُفقُ ذاكَ مزاجُهُ التَّسنيمُ، قانٍ من دماءِ الطَّائِرِ

ســكّينةُ الشّـفقِ امتدادٌ فوقَ سرجِ حصانِ طروادٍ بوقعِ الحافِرِ

سأسيرٌ، كم أنا واحدٌ غِرُّ وحيدٌ أعزَلُ متأمّلُ أثري الضّريرَ على الممرِّ الآسِرِ

### مصباح

#### عائشة

وجِئتُك من وَهم أن يسقُطَ الوَهمُ، مِن ألفِ طفلٍ عداكَ نَجَا

وأجاءَ المخاضُ، وسالَ كخيطِ دمٍ ضَيِّئٍ فِي الدُّجي

كنتُ في العتمة الخلبيّة أرعى خيالك أطلِقُ سَمتك في السّابقينَ وأهلِ الحجى حينما بالمصادفة المرّة، انتبَه الموتُ للأندَلُسَ وانطفى في عيونِ المدينة آخرُ ما ترك المنتهى في قناديلها من قبَسنَ

ولكن على الجسر بين النّجاة وبين الظنّونِ التي علّقتني بخيطِ التّوسلِ: خابَ الرّجا التّوسلُ: خابَ الرّجا كنتُ سيدةً حُرَّةً؛ ولسرِّ بسيطٍ، تداعت بِلادُ الهوى لبِلادِ النّوى والسّوى صرتُ أسطورةً في كتاب الشَّجى

وتخبّط تَ في لجّ في الليل، موجُ القتالِ سيرديكَ يا ولدي فتشّبّث بآخرِ ما ظلَّ لَكُ أنتَ النّبيُّ وأنتَ النّبيُّ وأنتَ اللّلِكُ

وتراخت يداكَ: تعالَ إلى رحِمِ الأمّ فالظّلمات الثّلاثُ تُرى!

تعالَ فلّما تَعُد مَلِكاً للمدائِنِ متروسَـةً بالخيول، ولا للقُرى

- ابكِ مثلَ النّساءِ

- ولكنّني رجلُ، تعرفينَ بأنّ الحكايةَ بيعَتُ بمهرٍ حرَامٍ، وأنَّ المسافةَ بينَ الحقيقةِ والوهمِ لا تُشتَرى



#### زيتونه٢:

## أبوعبد الله الصّغير

زيتونَـةُ تحتـلُّ ذاكرتـي، الغبـارُ يهيجُ فِي الإدراكِ، والحقـلُ الـذي في دمعةِ الذّكرى... دماً يتورَّدُ

لو قلت: حزني الدربُ؟

- ليسَ الدربُ

حزني أبعدُ ...

لا أستطيع الآن إفشاءَ المجردِ، فهو إن أفشيتُهُ يتجسَّدُ!

من كلِّ ما أوقدتُ في النّارِ: ظِلّي، كوكبي المنشودَ، شِعري، منجنيقَ الحربِ، أحلامي، مجازاتِ المعاني المُستفيضةِ... ظلَّ وجهُكِ مَحُمُدُ

فعلُ المضارعِ كانَ يمشي تحتَ جلدي، عكسَ مجرى الدّم، والسّاعاتِ:

آهِ أيّها الملكُ العزيزُ المُفرَدُ

### رَكْض:

أنطونيو غالا (صاحبُ روايةِ المخطوطِ القرمزيِّ - يوميّات أبي عبد الله الصّغير) عذبتُ أبطالي الذين كتبتُهم بالحبر، حين أردتُ أن يتجلدوا

لكنّهم: سالوا، وضلّوا واهتَدُوا

### أُمنيَّة:

مريمة (زوجةُ أبي عبد الله)

عِدني بأنَّ تجِدَ الطَّريقَ لقُرطَبَةً النَّصرُ لحنُ موشَّحٍ ما أعذبَهُ

عِدني بماربيا، بشمسِ الصّبحِ فوقَ بني رزينٍ، بساحلِ أُوربونة الذي يتعدَّدُ

جئني كريحٍ ترابادور

اتّخذني حاسّـةً للحبِّ إنْ (ضاع) القرنفلُ في طُليطلَةٍ، و(ضاعَ) المشهَدُ

لَـنَ أَرجَى الزّمنَ السّعيدَ، إلى «هنالكَ»، فالسّعادةُ دربُ عـدّاءٍ إلـى حرّيّةٍ/ جبلٍ... يُناكِفُهُ السُّقوطُ الجيِّدُ

ومسافةُ الملكِ الذي قادتهُ أحداسُ البصيرة والرّحيلُ الأبعَدُ

عيناهُ ذاكَ المَوعِدُ!

### زيتونة١:

### أبوعبد الله الصّغير

أمامَكَ مئذنةُ الله، عاليةً، تحتها: مثلَ عُمرٍ قصيرٍ، صدى، مثلَ بيتٍ من الشّعرِ، عُرسٍ مَهيبٍ بُعيدَ الظّهيرةِ، مثلَ يدينِ مفتّحتينِ على الشّمسِ: مئذنةٌ / مسجِدُ

وزيتونـة جذرُهـا في السّـماء وأغصانُها سَرمَدُ

# فَتْح:

الملكة إيزابيلا الأولى (ملكة قشتالة وأراجوان/ أبقى زوجُها الملك فرديناند الثّاني أبا عبد الله في الأسر بعد هزيمتِه)

أعطِني الكلماتِ التي ستقولُ (انهزِم) و(انقَسمُ)

ومفاتيحَ غرناطةَ الأبديّة ... ما هوَ شكلُ الأبَدُ؟

من هُمُ الأمراءُ الذينَ يصلّونَ يومَ الأحَدَ؟ والأميراتُ والملكاتُ، اللواتي سيقتُلُهنَّ الحَسَدُ

حينما يُلجَمونَ جميعاً أمامَيَ قُدّامَ فرديناند قلبِ الأسدُ

# غُربة،

الموريسكيّون

نحنُ من نحنُ؟

نحنُ أنفُسُنا: الكلماتُ المضيئةُ في مصحفِ الجدِ

«ولكن كونوا ربّانيّين بما كنتم تعلّمونَ الكتاب»

نحنُ أيضاً خيوطُ الحريرِ القويّةُ تنسجُها الأمهاتُ، ويصبغنَها بدمٍ سالَ من كلِّ يَدُ

نحنُ أرضُ الزّوالِ التي حُفِرَتَ في اليقينِ، وما لبثت، قُطِّعتُ كِسَفَاً وبِدَدُ

فاجَأتُهم بالمحوِ، أنسخُ ظلّهم عن جذعِ أشجاري، ليُبتَكَرَ العراءُ السّيّدُ

وقتلتُهمَ من فرطِ ما «موتُ المؤلِّفِ» يُولَدُ فتأبدوا!

أتخيلُ المعنى جنيناً ناقِصاً... سيظلُّ في رَحْم التّامُّلِ يصعَدُ

وأراكَ مرآةً تُطِلُّ بداخلي كالبِئرِ، ليسَ لها غَدُ

#### بستان:

# محمد الثاني عشر

لي غربة بكماءُ ... أجناد تعسكِر في مسافة حبّي المأنوس

ثرثرةٌ بلا لغةٍ، أخمّنُ كيفَ يفهمها الفراغُ؟ يعيدُها للحكي، قَاموسُ الغريبِ، فَمُ الحياةِ الأَدْرَدُ

أمهلتُ لصَّ الليلِ نصّاً كيَ يتوبَ، ويدفِنَ الكلماتِ خلفَ مجرَّةٍ قُصوى، بِها الثقبُ الغنيدُ الأسوَدُ

فتكاثَرتَ كفّاهُ مشلَ المدِّ في آهِ التَّواكِلِ، ثمَّ ردِّدتِ الطَّبيعَةُ جَوقةَ اللحنِ الخفيِّ: الضّفدَعُ المسحورُ، والبجَعُ – الأميرُ، وقبِّراتُ الشَّرفةِ المغزولِ باطنُها بأرتالِ الحريرِ، وسلحفاةُ الحقل، والطَّنّانُ، والمُهرُ الذي... والجُدَجُدُ



مسلمونَ قُدامى، نصارى جُدُدَ

دَمُنا ناصِعُ: نحنُ لا شيءَ إلَّا الفناءُ المُعَدُّ ومن ولَدِ لوَلَدُ

نحنُ لا شيء:

تعرِفُنا في غاليسية حمّالة الحطَبِ الجاليكيّة

نعرفُها بالكلاليب والسّوطِ، والوطَنِ المُستعار وحبل المسَدُ

### وَلَه:

### أبو عبد الله

أجَّلتُ موعِدتي لسِ فَرِ الكائنِ البشريّ، لا أصفُ الحياةَ ولا أخلدُها، فموتي أخلَدُ

سأقولُ لاسمي: سيّدي، لا حظَّ للأنساب، كُن أو لا تكن : دَربَ الأُفولِ، ســؤالَكَ المقتولَ، محبـرةَ القتيـلِ القرمزيـة، (زَفرةَ البَطَـلِ الأخيـرة)، لا تكن تاريخ نفسيـك، كن وسادة خائف من حُلمه:

نفسٌ منوّرةً، وليلٌ مُسهَدُ

. . .

هــذي الممالِـكُ لي، نشرتُ على المسافةِ حِنطتي، لهُنيهةٍ ظلَّ البنفسَــجُ صامتاً، هذي الشَّوارعُ لي، نقشتُ على المفارِقِ قِصِّتي:

أنا راسِخٌ ومشرَّدُ

لي غربـةٌ بكمـاءُ... ظـلٌّ فِي الحديقةِ...

ومسافةٌ ما بينَ عينيَّ اللتينِ أرينَني... ما لا يراهُ السّيّدُ!

قاعٌ مُغامِرَةٌ وصرحٌ أمرَدُ

# تعويذةٌ لعودَة غرناطة:

# التّاريخ

تُوشِكُ الكلماتُ - المداميكُ أنَ تتصدَّعَ من حُرْنِها، قبلَ موعِدِها مع مساجَلةِ الشَّاعِرِ

وإذا زُلـزِلَ النّـصُّ زِلزالَهُ: أيـنَ -ويحي-أخبِّئُ حُكمَ بني الأحمَرِ المستَقرّينَ، من حظّهِ العاثر

توشِكُ النّظرةُ القُدُسيّةُ أَنْ تحنيَ الأفقَ: في داخلي النّارُ، نارُ المجوسِ التي خبأتها النّوائِبُ في بِزَّةِ التَّائِرِ

### قيثارة:

## أبو عبد الله بن الأحمر

لا حولَ لي... أقفلتُ مِزلاجَ البِلادِ على السّكونِ الباهر

وسلبتُ عينَ الصُّبحِ آخرَ نجمةٍ سأسيرُ يا ليلَ الرَّوَى للآخِرِ!

<sup>(\*)</sup> الزّغبيّ أو الزّغابيُّ، ومحمد الثاني عشر، وأبو عبد الله بن الأحمر، في القصيدة: كلّها أسماءٌ وكنىً لأبي عبد اللهِ الصّغير عينِه.



ذكرى تعودُ بيوم بوسُ كُبرى وأمست دون حِسْ ودواتُ هُ تكلى كرمسْ عتبات باب الأندلسْ ترضى بأن تحياالقدُسْ والرومُ أهدت كلَّ قسْ هذا السباتُ وكلّ دسْ شُمَّا، لها وقعُ وبأسْ كلّا ولا نلهو بكأسْ فُقِدَت بيومٍ -كان - نحسْ قَ دائمًا بالله (بَسْ)

أفلت شموسُ الأندلسْ
كانت تُنيرُ حضارةً
فبفقدها شُوّاعلى
وتوشحت سودًاعلى
لا أُمِّ لَهُ تُصحو ولا
بغدادُ صارت مرتعًا
لا النومُ يُنسينا ولا
إنّاننومُ يُنسينا ولا
لا لن نهادنَ مَن قَتَل
لا لن نهادنَ مَن قَتَل
لا لن نُساومَ بلدةً
سنُضمّد الجرحَ المُعتّ

<sup>(</sup>١) أديب وباحث في اللغة العربية وآدابها، من العراق.



# كوكب البدري (\*)

أصابَني بالخَرسِ بلحظهِ المفترسِ فـزادني في وَجَسي وحقّ فيه حَدَسي ووجههُ فاضَ أسى بحزنهِ الأندلسي فرمشه قد عبسا لأنّـه أندلسي فإنْ مضى حيثُ مضى من مُضى من مُضى من مُضى من مُخاضِبًا أو مُرمِضا أسمعتُه من كُرَى

أسمعتُه من كُري (موَشّحةُ) لم تكذب فسُلً سهم مختبي فسُلً سهم مختبي لكنّ سهم الحَرسِ مضى ولم ينْغَرسِ وسيفُ قلبي هَمَسَا لسيفهِ الأندلسي

رسمتُ حتفي بِيَدي مِن غصنِ بانٍ أغيَدِ سمّيتُهُ يا سيّدى

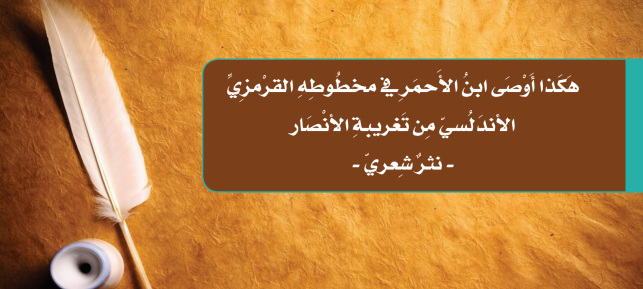
أو رافضًا حكم القضا

فسوف يبقى هَوَسى وكاتمًا لي نَفَسى

في كلّ صبح ومسا بحسنه الأندلسي



<sup>(\*)</sup> شاعرة ووشاحة، من العراق.



### أ.د. جمال بن عمار الأحمر (ابن الأحمر)(\*)

وتسَ أَلُني بَلَاغَةُ العَيْنَينِ عنك؛ أين البريق، يابنَ أبي، -وكان يسكنُنا-؟! هل البريق، يابنَ أبي، -وكان يسكنُنا-؟! هل أخطاً الزَّقَزَاقُ روضتهُ أم أنكرتَ أجَفَانها المُقَلُ؟! مَا كَانَ أَحْلَى لَوْ لَقِينَتي طَيْفًا مِنَ إِبَاء، مُتَوَشِّعًا زَرَدَ الْمُنَى، يَسْعَى بِأقدَامِ الأَتقِيَاء؛ وعيناك، يابنَ أبي، أرَاها بِلا ألَقٍ، عُذرًا، والمُحَيَّا خائِفُ وَجِلُ! وَبَنو أبيكَ.. أما زليتَ تذكرُهمَ؟ ما خطبُهمَ؟ قل لي.. وما ضنعُوا؟! ما بالُ عَينِكَ منَها الماءُ يَنسَكبُ؟!

تَخِنُّ، وتَتَوَصَّبُ كَأَنِّكَ مُعَوِلٌ يَشْكُو بَلابِلَهُ، لكنَّ صِدقًا تقولُ عَيِناكَ:

«عَـينُ العَدولِ عَـنِ المَحاسِـنِ مُغَضِيَة.. ألَّـمَ يَأْنِ للعُـدِّالِ أَنْ يَتَوقَّفُوا عن اللَّوْمِ إِذْ لم

(\*) باحث موسوعي وأديب وأكاديمي، من الجزائر.

يُنصِفوا؟! أَفِي جَنِّبِ صَمِّتٍ قَطَّعَتَنِي مَلَامَةً؟! لا تلُمنى!

«يا بَاكِيَ الدارِ والإيمانِ، أشباهُ عَوَادينَا السَّهُ عَوَادينَا السَّهُ عَوَادينَا السَّمِن أين أبدأُ قِصتي كلُّها غُصَصُ السَّمَ اللَّهُ عَادرَ الأنصارُ جنَّتَهُم وجراحُهُم تَتمُو وتَتصلُ علائً تمادتً في سَرَادِبها وتمزَّقَتُ



مِن دُونِها الحيَلُ؛ إذ جَفَّتَ وُرُودُ الدارِ فِي يَدِنا، وذَوَىٰ بها عودُ النَّدىٰ الخَضِلُ. إن الصحراءَ لا تعِي ما نفَّعُ النَّدى، ويُنكِرُهُ ثرَاها المُجَدِبُ!

«كَرهَ شَــتَّامُ اللَّه وقَومُهُ البَــدوُ الأَجَلَافُ أنَّا بنَهِج المصطفَى نتأدَّبُ، ومَنْ ضَاقَ قَلْبُهُ اتَّسَعَ لِسَانُهُ، وقَصُر ذراعُه الجبَاءُ إلَّا عن التَّقَرُّب برَسَائلِ السِّعايَة إلى كُلِّ جِلُوازِ. واجتِماعُ البَعُوض عَلى المغَدُور في غَفُوتِهِ مَزْعَجَة ! فَنَهَشُّ وا أَعْراضَنَا نَهُشَ الأَرَاقِط، وسَلَقُونا بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ أَشِحَّةٍ علَى الخَيْرِ. وعَضُّ الكَـلام إذا تَأتَّى مُحـرقُّ؛ فاللَّفظُ لفظُ الجَمر قبلَ الأحرُفِ! ورُبَّ قَولِ أَشَـدَّ مِن صَوْلٍ! ومَا أودَعُوا أَحْشَاءَ الَّلْيَالِي أَضَرَّ عَلَيْهِم مِن مَكْرِ الرِّجَالِ! وفِيهِمْ كُلُّ عُكَسُ وم نَبِحَ اللَّهَ تَعَالَى، فَغَرَّهُ أَنَّهُ مَا ذَاقَ أَبُؤُسًا. ولَوَلا أنَّ الله يَسْمَعُهُمْ لَأَجَبْنَاهُم! فَلا يَأْمَنُنَّ الدُّهـرَ جَبَّارَ السَّـمَاءِ، ولا مُؤمِنًا ظَلَمُوه! سَرطَنَ اللَّهُ سَوَّءَاتِهِم وأَسَاءَهُم!

«ونفِسَ الغِرُّ الحقودُ وقومُهُ علينَا أن أرحامَ أصولِنا حُرَّة، وأنَّنا مِن أكْرمِ الناسِ أعْرَاقًا وعيدَانا؛ صُروحٌ مِنَ الثَّقَى شَامخَاتٍ، عبرت بنُوها اليَمَّ فانشقَّت لهم سُدُف البحار

بأقمُرٍ غَرَّاءَ، إذ نَبغَ فيهِم (بِالأندَلسِ) مُلوكُ العَربِ، أَهلُ الرِّياسةِ والْحَسَب، مِن كُلِّ صَلَب تَميمٍ يُبَهِرُ الكَيْدَ عَدلُه. وشَرَّدَ الله بِهم اللَّيلَ عَنِ المسلِمِينَ فَاتَّضَحَتْ سُطُورُهُم البيضُ فِي أَلْوَاحِهِ السُّودِ، مَنَازلُهم مَعروفَة، ومَحاسِنُهم مَوصُوفَة.

«ومِنَهُ م كُلُّ فَارِسٍ فِي حَمْىِ الحِمَى مُجتَهِدٍ، مُعتَقِلٍ رُمحَهُ، كَأَنَّهُ قَوسٌ مَوتُورٌ مُجتَهِدٍ، مُعتقلٍ رُمحَهُ، كَأَنَّهُ قَوسٌ مَوتُورٌ بِالمَنَايَا يَرْمِي، أو خِنجَرٌ مُرهَ فُ النَّصَلَيَنِ يُصَمِي، أو ذُبَابُ سَيفٍ خَرَجَ مِن جَفَنِهِ يَستَعجِلُ الكُرَّارَ، أو مِنْجَلٌ مَسْنُونٌ مُسْتَوفِزُ لُحَصَادِ أَعْمَارِ الكُفَّارِ.

«وبَرز فِيهِم مَن لم يُقصِّر فِي الْمَكَارِم، وكَم فِيهِم مِن وَلَا عَجِزَ عَن حَملِ المَغَارِم، وكَم فِيهِم مِن بَدرٍ كاملٍ، فَضلُه للبريَّةِ شامِل، قَدرُهُم أَثِيثٌ أَثِيثٌ أَثِيلٌ، ومُحبُّهُم نَبِيهٌ نَبِيلٌ، ووجُوهُهُم نُبِيهٌ نَبِيلٌ، ووجُوهُهُم نُورٌ جَميل، وذِي صُرُوحُ (قَصَرِ الحَمْرَاء) مَاثِلَاتٌ شَوَاهِدُ!

«وعَلِمَ الأعَداءُ أَن عُروبَتي حَسَراءَ فِي الْعَتي وَعِلْمَ الأَعَداءُ أَن عُروبَتي حَسَراءَ فِي الْعَتي وفِي أَسمائي؛ صَوْتي الغَضَا.. زَوَّادَتي أَنْبَائِي! فقالَتِ الأَضاةُ: 'ما كُلُّ مَوجٍ قد أتاكَ سَيُعْرِقُ '!

«وكانَ بَدرُنا التّم بين الغَيم مُنشعلُ، في إذا بِحَتْفِي يستثير مظنّتي ويلفُّها بهواجسي وردائي. ﴿يُقَلِّبُ اللهُ اليَّلُ وَالنَّهارَّ بهواجسي وردائي. ﴿يُقَلِّبُ اللهُ اليَّلُ وَالنَّهارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِأَوْلِي الْأَبْصُرِ ﴿. ومَا لَبِثَ حَتَى تَحقَّقَ واقِعًا مَا رَأَتُه بَصِيرَتِي؛ إِذَ وَلَغَتَ عُلُوجُ الشِّرَكِ فِي دَمِنا. وازدانتَ وَلَغَتَ عُلُوجُ الشِّرَكِ فِي دَمِنا. وازدانتَ أسفارُ (تَغَريبَتِنَا) بجُرحِنا، كضَفيرةٍ تَنذانُ بالحنَّاءِ (رُمَّانُ) كُلُومِنا شُهبُ (يا عَرَناطَة)، وسُؤَرُ كؤوسِها (جُلنَارُ) الفِداءِ وصادقُ الأنباءِ (يا أَنْدَلُس) المُوادقُ المُنباءِ (يا أَنْدَلُس) المُوادقُ المُوادقُ المُنباءِ (يا أَنْدَلُس) المُوادقُ المُؤْرِدُ عَلَيْ الْمُوادِقُ المُوادِقُ المُؤْرِدُ عَلَيْ الْمُوادِقُ المُؤْرِدُ عَلَيْ الْمُوادِقُ المُؤْرِدُ اللَّهُ الْمُوادِقُ المُؤْرِدُ الْمُؤُرِدُ عَلَيْ الْمُؤْرِدُ عَلَيْ الْمُؤْرِدُ عَلَيْ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْنَ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمَادِقُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤَلِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤْرِدُودُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْمُؤْرِدُ عَلَيْكُودُ الْم

«وتقاسمتُ أطرافنا زُبُرُ الدولِ المتقطِّعةِ المنتقاطِعَةِ المنتقاطِعَةِ فصرنا نسيرُ من بلدٍ إلى بلدٍ أقصى حتَّى لَعِبتُ بِنا التَّنَائِفُ، ورَقصَتُ بِنا المفاوِزُ، ورَمَتنا في أَحضانِها السُبُلُ، وغَدونا فيها أَتُواءً من كُلِّ تَارِّ، ولَـم يكُن زادُنا في النَّوَىٰ إلَّا عَلَلُ!

«وأضحى التَّنَائِي بَديلًا مِن تَدَانِينا؛ فأنا -بهذا الطَّيف - يتبعني ظلِّي؛ فلا خَيلُ ولا إِبلُ، وسَفَائنِي في مَعْمَعانِ الصَّيفِ عَصَفُ الرِّمَالِ وسَفَائنِي في مَعْمَعانِ الصَّيفِ عَصَفُ الرِّمَالِ وسَفَقُوها، أنا ها هُنَا وَحَدِي يُحَاصِرُنِي الغِيَابُ؛ ظِلِّلا يُنَادِمُ صَمَّتَهُ، أَوَ كَالسُّوَّالِ بلا جَوَابُ.

«تَطَاوَلَ هَذَا الَّلْيُلُ وَلَمْ يُدُهَمْ بِطُلْعَةِ فَجُرِهِ لا ذابَ الكلامُ واستُشْهِدتِ الجُمَلُ (»



يا بَنِي أَبِي، سَتذكُرونَ ما أَقُولُ لكُم ا

لَقَد رأيتُ مَن نَبَّهَ بِالخَطأِ عَلَى الصَّوَابِ، فَعَكَسَ البَابَ!

ياسَليلَ الأنصارِ، يا أَخَا المَفَاوِزِ والتَّنَائِفَ، يا مُنخَرِقَ السِّرْبَال، عُد إلى المدِينَة لَ إِلَامَ تَنَائى ؟ أَمَا تَحُطُّ عَصَا التَّرِحَال ؟!









# زينب الأزبكي (\*)

وأخيرًا أنا سائحٌ أوربيٌّ في الأندلس، أقول (أوروبي) وهذا ما تثبته أوراقي الرسمية. كان حلم السفر الأوربي يراودني ويأخذني بعيدًا أيام الإعدادي.. وما كنت أظن أني ساقف على ناصية الحلم دون قتالٍ وأجعله واقعًا وأنتصر ولكن بذراعٍ مفقودة جرّاء القصف على مدينتي..

تخيّلوا أنا في إسبانيا مع مجموعة من السيّاح ووصلت غرناطة.. مدينة السّحر والعطر، والجمال والظلال، والمياه المنسابة، والموسيقى الحالمة، بلد الفلامنكو (الفلاح المنكوب) والمواويل ذات النغمات الرّخيمة، فيها «قصر الحمراء»، مَعلَمة حضارية طبّقت شهرتها الآفاق. هذا ما افتتحتُ

به دليلتنا السياحية كلامها.. فتأة ثلاثينية متوسطة الطول ممشوقة القامة بيضاء ببشرة عربية، شعر بني طويل، عينان ساحرتان، عشوائية الشامات.. تلبس زيًا رسميًّا بلون نيلي ذكّرني بالبحر ليلًا حين عبرناه سباحة، كنتُ أتلو ما حفظتُ من الأدعية متوسلًّل لننجو من هول ما عانيناه بعد أن غرق الزورق ونجوتُ بأعجوبة..

كانت دليلتنا جميلة ربّما ليست الأجمل بين الحضور الأنثوي، ولكنها جميلة بصورة غير محددة، بصورة خاصة، لا يُمكن شرحها بالكلمات، مثلَ بيتِ شِعرٍ يَفلتُ مَعناهُ مِن المُترجم لأنه عاجز.

أرى في عروقها دمًا عربيًا.. ولكني ظللتُ مستمعًا نبهًا لما ستقول... وكعادة

<sup>(\*)</sup> قاصة وكاتبة، من العراق.

المرشد السياحي سيمجّد كل شيء في بلاده وينسب كل شيء إلى أجداده، أكملَت الحسناء وصفَ قصر الحمراء وأتت على ذكر زفرة العربي الأخير أو ما أسمتها: زفرة المورو..

وهنا.. لا بد من أحد يرى الزاوية الأخرى التي غطاها المنتصر بسجف من الكذبات المحبوكة..

كان ساذجًا ربما لكنه لم يخن قط.. أبو عبد الله الصغير آخر ملوك بني الأحمر وآخر ملوك المسلمين في الأندلس..

وبين كذبة البداية التي عزى بها النصارى هزيمتهم في معركة وادي برباط الخالدة وسقوط غرناطة كُتبَ لنا مشهد النهاية بعين المنتصر..

أرى ضعف القول بأن غرناطة إنما سلمها أبو عبد الله جبنًا وطوعًا ولولا خيانته لكنا نصول ونجول في البلاد بلا حد ولا قيد اليوم..

ما أشده من بلاء أن كونك آخر الملوك سبب كافٍ لتحميلك وزر سقوط حضارة بكاملها..

ولو بكى هذا الرجل ألا يبكي أقلنا وطنية واعتزارًا بوطنه إذا أجبرته الحياة على الاغتراب فكيف بخارجٍ من غرناطة..

لم يسأل أحد ما الذي دفع أبا عبد الله إلى الموافقة على قرار التسليم، لا أحد يدري ما الذي يعني أن ترى شعبك محاصرًا ثماني سنين، فاليد قصيرة والأعداء يحيطون بك من كل جانب والحرب دامت عشر سنين بلا عون ولا مدد خارج حدود البلاد ولم تُبقِ شيئًا ولم تذر إلا الجوع والعويل.

لا أملك أن أدافع عن الرجل فالتاريخ ظالمً على المغلوب، إنما نريد أن يُنصف الرجل وأهله ولو بعد حين، سذاجة أبي عبد الله جعلته يصدق أن القشتالين سيلتزمون بما جاء في المعاهدة من احترام للمسلمين وعدم المسّ بدينهم وتقاليدهم كأن لم يزل حكم الإسلام قط، وتجنب إراقة الدماء وإزهاق الأرواح... وهنا خانته فطنته التي أعمته في أن يستشعر مكرهم وأن يتبصر ما لا يرى من خداع حدث سابقًا في طليطلة وقرطبة وأشبيلية والمدن التي سبقت سقوط غرناطة بوقت طويل وما فعل بها، ولو علم كمّ الدماء التي أريقت بعدها والأعراض



التي انتهكت ما فكّر لحظة في التسليم ولو دام ما دام ولم يجد لهم عزمًا، ومع ذلك فلقد فعل ما استطاع ليفعله بصير عين، قصير يد، حيث لم تخرق بنود المعاهدة إلا بعد عشر سنوات..

ما ذنبه إن لم يكن لهم توقير للعهود؟

غرناطة التي أراها الآن كانت آخر حبة لؤلوً في عقد الأندلس النفيس، فلماذا لا نلوم من سمّح بتناثر حبات اللؤلؤ الأولى، الذين سبقوه، لما عاثوه من فسادٍ بأرضٍ وزّعوها بينهم كما تُوزّع الذبيحة ونقصوها من أطرافها بجحدٍ من الدنيا قليل، وكيف لبُنيان خرّ من فوقه ومن تحته أن يظلّ واقفًا إلا أن تهبّ عليه ريح خفيفة فتذره قاعًا صفصفًا!!

كانت تلك زفرةُ العربي الأخير أو زفرةُ المورو التي لم تحدُث إلا في خيال المنتصر

حين كتبَ تاريخَ سقوط الأندلس، وهو كل ما نتذكر من تاريخها، وكأنما يودّون إخبارنا أن المجد الذي كسبناه بالقوّة سُلب منّا من غير حولٍ لنا ولا قوة، بالخيانة وتواطؤ مع الأعداء.

فهل كانت جملة «ابكِ مثلَ النساء مُلكًا مضاعًا لـم تحافظ عليه مثل الرجال» حقيقيةً؟؟

ثمّ إن كنّا نلوم هذا الملك.. فما بال بلادنا الآن؟؟ لـو كانت لنا من زفراتٍ فلتكُن على البلاد التي أصبحتُ على شَـفا حفرةٍ من النسياع قبل تلقّي الطعنة مرّتين..

غادرتُ المجموعةَ وأكملتُ مُسيرتي في شوارع غَرناطة وحيدًا مع صَمتِ تلك الأزقّة، وشعرتُ بصوتٍ يهمسُ في أذني ويقول لي: مرحبًا بك أيّها العربيّ مرةً أخرى بعد فراقِ دام قرون..







كان يتجول في شوارع غرناطة ويعتصر الألمُ قلبَهُ، وكأن أحدهم قام بطعنه في أقصى قلبه بخنجر مسموم وأعاد الكرّة حتى مزّق شرايين قلبه، إذ كيف له أن يُصدّق ما وصل إليه حال بلاده!

فتلك الأندلس -جنة الله على الأرض-كيف لمثل هذا أن يحدث بها!

قد سقطت طليطلة، وقرطبة، وإشبيلية، وسائر الحواضر الإسلامية في الأندلس، لم يتبق للمسلمين من أرض الأندلس الواسعة سوى غرناطة وما حولها!

شرد ذهنه قليلاً ليرجع إلى سنوات مضت ويتذكر ما حدث؛ ليُحيي في قلبه الأمل من جديد، يتذكر صولاته وجولاته مع العدو،

لم يلبث سوى سويعات قليلة لتعود به ذاكرته إلى الواقع الأليم، يتنهد بألم وحسرة شم يكمل خطواته في حواري غرناطة، ينظر إلى وجوه الناس، فقد أصابهم الغم والهم ورضوا بالدنية في دينهم والعيش والمذلة، هو يكره الأمراء الظالمين، والتجار الذين يلهثون وراء الأموال، وأصحاب المناصب الخائنين، يكرههم كثيرًا؛ فقد تخلوا عن أرضهم

من الجنود البواسل الذين سقط منهم في

جوف طير ما سقط، وبقى منهم على قيد

الحياة ما بقي؛ في سبيل تحرير البلاد، فتارة

يفرح قلبه ويبعث فيه الأمل بالنصر من جديد،

وتارة يحزن قلبه عندما يتذكر تلك الهزائم

السحيقة التي أسقطت سائر الحواضر

الإسلامية في الأندلس في غياهب الجُبّ.

(\*) كاتبة وباحثة في اللغة العربية وآدابها، من مصر.



-بل باعوها بثمن بخس- كي يحتفظوا بمكانتهم ويحظوا بمكانة عالية عند العدو المذي اغتصب أرضهم وشرد أطفالهم، وسبى بناتهم، ورمل أمهاتهم، هم لا يكترثون لكل هذا، أهم شيء بالنسة لهم مكانتهم، ومناصبهم، وأموالهم، واللهث وراء دُنيا فانية!

هـم -كما قـال- مثـل الدميـة المتحركة يحركها العدو كيفما شـاء ومتى يشاء، فتارة يطلبـون مـن أميرٍ منهـم التخلي عـن إمارة إشـبيلية مثلاً؛ ليسيطورا عليها ويطلبون منه الذهاب إلى إمـارة حصن آخر من الحصون المجاورة، وهكذا يفعلون بهم ما يريدون!

زفر بضيق شديد عندما تذكر خيانتهم، وتلعثمت أفكاره، ولم يجد له مأوى سوى أنه امتطى صهوة جواده وذهب إلى ساحة التدريب، استل سيفه وبدأ بالمبارزة والمصارعة مع أحد الشبان الذين قبلوا التحدي، وكعادته يُبدع في ساحة التدريب وكأنه فارس مغوار، كيدع في ساحة التدريب وكأنه فارس مغوار، كانت جميع عيون الحاضرين تتابعه بانبهار شديد، إلا أن هناك من كان يُتابعه بألم وأمل وعيناه لا تعدوه، أنهى السباق وإذ به يشعر وكأن أحدًا ما يراقبه!

التف خلفه، وقبل أن يراه، امتطى الآخر على جواده وذهب راكضًا وكأن خلفه كتيبة من جنود العدو تطارده! أحس في قلبه بوخزة

من الألم، وظلّ يحدّث نفسه: «أيعقل أن يكون هو!».

نفض غبار الأفكار من عقله، وعاد ليتنقل بين شوارع البلدة؛ لتستقر قدماه عند قصر الحمراء -وهو قصر أثري وحصن وأحد أهم صروح العمارة الإسلامية السليبة في الأندلس- ذاك القصر الذي شهد الكثير من الذكريات الجميلة والحزينة، نظر بعينيه إلى القصر والذكريات الأليمة تملأ عقله وقلبه، وتذكّر حينها مسجد قرطبة الذي كان أوسع المساجد في العالم في زمانه، كيف استولى عليه الأعداء والخائنون!

وكيف مضى به الحال حتى تحول إلى كنسة!

كيف له أن ينسى أيامه التي قضاها في مسجد قرطبة قبل ذهابه إلى غرناطة! كيف ينسى شيخه الذي تلقئ على يديه العلم والمعرفة منذ نعومة أظافره!

كيف ينسى مسجد إشبيلية الذي يسحرك جماله!

وكيف ينسى ارتحاله مع شيخه عندما كان يصطحبه معه في رحلاته الدعوية العلمية!

شرد بذهنه قليلاً ليتذكر شيخه وهو يردد بألم وحسرة:

يا وجه قرطبة الحبيب، أنا هنا

بشموخ أيام انتصارك أفخرُ

وأنا حزينٌ حين جئتُ لأنني

أبصرتُ آثارَ السقوط تُكدِّرُ

ذرفت دموعه بحزن وأسى على ما وصل الله على ما وصل البلاد والعباد، وعاد إلى شردوه، وتذكر قصر الزهراء ومدينة الزهراء كيف ينسى هذا الجمال البديع!

كيف لمثل هذا أن يُنسى!

في تلك اللحظة لم يجد ما يفعله سوى أن يمشى بأسى وهو يردد:

أبكى على شرف المساجد بعدما

صارت كنائس بالعقيدة تكفر

تتنابحُ الأجراسُ في شرفاتها

ومناظر الصُلبان فيها تقهر

تنهد ببطء وظلّ يمشي خطوات قليلة إلى أن أسند ظهره تحت ظل شجرة، وظلَّ يتأمل ما حوله، وإذ به يجد يـدًا تُربِّتُ على كتفه، هـ و يعلم جيدًا تلك اليد الحنون، نظر بوجهه مسـرعًا إلى الخلف؛ حيث ما لبـث ثواني، وعندما رآه كأن الزمن قـد توقف عند تلك اللحظة!

صمتُ يُخيّم على المكان، لا شيء سوى تلاقي العيون الدامعة الحالمة، قطع صمته صوت شيخه وهو يقول: «بُنيّ أنا هنا!».

وكأن شيخه يخبره أنك لست وحدك يا فتى، فأنا هنا معك منذ زمن أراقبك.

أجابه بصوت مبعوح ممزوج بألم وأمل: «شيخي، أأنت هنا من جديد!».

قال بحنو: «أنا بجانبك، جئت لأخبرك بما سيحدث قريبًا فلتتجهز يا بني، ولا تنس أن هذه البلاد قُتحت في موقعة وادي برباط الله الموقعة التي قُتحت فيها بلاد الأندلس وهي من أهم المواقع في التاريخ الإسلامي تلك موقعة ضارية شرسة يا بني وتُشبه موقعة القادسية واليرموك، تذكّر ما حدث في القادسية واليرموك وتذكّر ما حدث في القادسية واليرموك وتذكّر ما حدث في بني وسينتصر الحق وإن طال الزمان، وكما أخبرتك سابقًا لم يتبقّ إلا القليل».

ثم نظر إلى عينيه بأملٍ وكأنَّ في هذه اللحظة قد سطعت شمس الإسلام من جديد، ثم قال بأمل وعزم وهو ينظر إلى عينيه:

«قريبًا ستعلو مآذن الأندلس»





